

149 B B B 12





# LA FEMME

DANS L'INDE ANTIQUE

# DU MÊME AUTÉUR LA FEMME BIBLIQUE

Sa vie morale et sociale 1 vol. in-8.

## LA FEMME

. . . .

### L'INDE ANTIQUE

ETUDES MORALES ET LITTERAIRES

PAR

#### Male CLARISSE BADER

DE LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE DE PARIS

Ouvrage couronné par l'Academie française.

DEUXIÈME ÉDITION.



PARIS

DIDIER ET C'\*, LIBRAIRES-ÉDITEURS

35, QUAL DES AUGUSTINS, 35

186

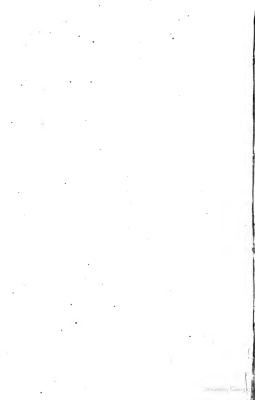
Tons droits reserves

#### A MONSIEUR BENJAMIN DUPRAT.

En dédiant le premier de mes faibles essais à l'ani, au savant qui m'a paternellement amenée et guidée dans les spleudides domaines de la littérature orientale, je m'acquitte avec bouheur d'une dette d'affectueuse reconnaissance. Il u'est doux de lui faire hommage d'une œuvre qui saus lui n'eût peut-être pas été entreprise, qui par lui a pu être achevée.

CLARISSE BADER.

Paris, ce 21 novembre 1863.



#### PRÉFACE.

L'œuvre modeste qui se présente saus devancière au jour effrayant de la publicité n'était point destinée à paraître isolément. Elle devait former le centre d'une composition très-étendue, embrassaut le rôle de la femme dans l'autiquité orientale tout entière.

A l'œuvre à jamais inspirée du peuple élu et des disciples du Christ; à la poésie des Arabes, brûlante encore des feux du désert; à la voix de pierre des monuments égyptiens et assyriens; aux livres classiques, aux auuales, aux odes de la Chine; aux chefs-d'œuvre vaguement renommés de l'Inde; aux textes sacrés, à l'histoire, aux légendes de la Perse de Zoroastre; à la littérature chrétienne de l'Arménie; à toutes les productions

du génie antique de l'Orient (1) commentées par le génie moderne de l'Occident, demander ce que fut la femme dans la société primitive : tel était, tel est encore notre but.

Déjà nous avions amassé de nombreux matériaux pour notre travail, quand, conduite dans l'Inde par cette étude, nous nous agrétaues, frappée d'étonnement devant le spectacle mattendu qui s'offrait à nous.

Chez une nation sœur ainée de la Grèce, et qui semblait garder vivaites les premières impressions, les idées typiques de notre race indo-européenne, nous tronvâmes des richesses littéraires dont nous n'eussions jamais soupçonné l'existence au delà de l'antiquité hellénique.

D'abord les échos d'un âge antéhistorique : hymnes, admirables jets de l'âme humaine; puis les monuments des temps héroïques : lois où sont gravés en beaux vers les éternels principes de la justice et de la vertu; épopées gigantesques,

<sup>(1)</sup> Ce génie qui, selon la belle expression d'un illustre critique, « a été la source de toute religion et de toute poèsie ». Voir M. VIL-LEMAIN, Littérature au moyen âge, IVe leçon.

Hiade et Odyssée, où abondent les situatious émonvantes et tragiques, les vastes aperçus de l'esprit philosophique et religieux, les sentiments tonchants et purs de cœurs candides et croyants, les splendides descriptions de la nature tropicale, enfin les productions d'un siècle contemporain du siècle d'Auguste, témoignant de l'influence d'une cour civilisée jusqu'au raffinement : drames d'un puissant intérêt, élégies que l'on dirait soupirées par Tibulle : — telles furent les merveilles qui se déronlèrent à nos yeux.

Et pour inspiratrice de la plupart de ces chefsd'œnvre, la femme! La femme dans le plus complet épanouissement de sa beauté morale! Et pour sujet l'amour conjugal, héroïque et chaste, thème sur lequel les Hindous brodent des variations si riches, que la diversité des situations dissimule l'identité du fond.

Aujourd'hui, grace aux ouvrages des Jones, des Wilson, des Colebrooke, des Max Müller, des Bopp, des Lassen, des Weber et de tant d'autres érudits, la littérature sanserite est devenue presque classique en Angleterre et en Allemagne. En France, les travaux de nos savants indianistes Engène Burnouf, Langlois, Ad. Reguier, Foucaux, Pavie, Fauche, et la puissante impulsion donnée dans le sein de l'Académie de Stanislas par le baron de Dumast et par MM. Émile Burnouf et Leupol, préparent la vulgarisation des chefsdeuvre éclos sur les bords de l'Indus et du Gange.

N'est-ce pas un moment favorable pour appeler l'attention sur une littérature éminemment moralisatrice? La Gréce et Rome, scules sources reconnues jusqu'à présent de la perfection classique, sont taries. Sans doute des écrivaius, fideles aux principes du vrai, du beau et du bien, immortaliseront la France du dix-neuvième siècle; néanmoins un malaise se fait sentir. On croit avoir exprimé tout ce qu'il y a de grand et de bon dans l'âme humaine, — et ce qu'on ose appeler le réalisme est là, peignant l'homme dans ses plus indignes défaillances. Est-ce en montrant à l'homme le tableau de son infirmité; est-ce en lui faisant voir son image réfléchie dans cet impur miroir, qu'on le fortifiera dans ses luttes, qu'on l'améliorera, qu'on l'élèvera? Ah! mieux vaudrait placer devant ses yens l'idéal modèle d'une perfectiou chimérique! L'homme se tromperait moins en croyant approcher de la Divinité qu'en se sentant ravaler jusqu'à la brute!

Ne serait-il pas temps, répétons-le, de nous retremper à une source plus vivifiante, plus généreuse? Et quelle autre que l'Inde scrait digne d'un semblable honneur? Le devoir dominant toutes les affections, le respect de la famille, l'amour du prochain, une charité embrassant même les animaux dans sa tendre efinsion, l'esprit de sacrifice, un souffle presque chrétien en un mot, voilà le fond d'une littérature qui vise non-senlement à charmer l'imagination, mais à fortifier le cœur, et pour laquelle l'art est vraiment un apostolat.

Admirable uniformité de la nature humaine! Retrouver dans les productions d'un âge autérieur à Homère, chez un peuple séparé depuis des miliers d'années du trone commun, nos idées les plus sublimes, nos principes les plus purs, nos sentiments les plus doux, n'est-ce pas la négation de cette désolante maxime pressentie par le seepti-

eisme railleur de Montaigne, formulée par le doute doulourenx de Pascal: « On ne voit presque » rien de juste et d'injuste qui ne change de qua-» lité en changeant de climat (1)? »

Cetté littérature qui unit la grâce riante, la philosophie aimable de la Grèce et de Rome, à la mélancolique réverie, au spiritualisme des nations germaniques, semble appelée à de hautes destinées. Serait-ce une seconde Renaissance?

Sans doute, l'inspiration senle ne constitue pas le génie: l'inspiration crée, le goût choisit. Sans doute, une critique sévère serait souvent en droit de reprocher au poête de l'Inde le manque de mesure. L'homme que dominent les pies neigeux de l'Himálaya, qu'abritent les sombres domes de ces forêts vierges où tout croit avec exubérance; l'homme que la nature, en se troublant, effraye par ses brusques convulsions et charme en se rassérénant par sa calme grandeur, l'homme, ainsi assujetti à tant d'influences extéricures, donne à des sensations exagérées une expression aualogue.

<sup>(1)</sup> Pensées, première partie, article VI, 8.

C'est la séve puissante qui déborde de l'arbre des tropiques.

Mais si quelques taches répandent leur ombre sur les majestueux monuments élevés par la muse du Gange, combien de pages où de sublimes pensées revétent une forme digne d'elles, où une parfaite sobriété s'allie à une heureuse fécondité!

Devant la mine si peu exploitée (1) qui s'offrait à nous, notre étude sur la femme de l'Inde prit une extension imprévue.

Les types féminins, eréations neuves et originales de la poétique imagination des Hindons, sont d'une exquise fraicheur, d'une ravissante suavité. Détachés de leurs cadres primitifs par une main plus habile que la nôtre, ces portraits figureraient dignement à côté de ceux que nous ont légués des civilisations mieux connes.

<sup>(4)</sup> M. Félix Nève a naguère publié d'élégantes études set les portraits de fenume du Mahâhlarata, études qu'il a fait précéder d'ume introduction tris-dévelopée sur le sort de la fenume dans l'Inde ancienne. Nous avons eu recours à ce beau Mémoire, où le acavant indianiste a inséré plusieurs traductions d'épisodes de la grande épopée anacerite. Si M. Nève avait étendu à toutes les périodes de l'autique littérature de l'Inde ses fines et brillantes observations, nous nous fusions bien gardée de penedre la plume après lui.

Ainsi attirée, ainsi captivée, nous séjournames longtemps dans la magnifique contrée que nous avions eru seulement traverser. Seize mois d'incessantes recherches eureut pour résultat le volume que nous détachons aujourd'hui de l'œnvre dont il devait faire partie.

A notre premier but s'en était joint un second qui se confondait avec celui-là et le servait merveilleusement. Dire ee qu'avait été la femme dans l'Inde antique, c'était évoquer les principales beautés d'une poésie qui exercera probablement un jour parmi nous une grande influence.

Aussi avons-nous souvent cédé la parole aux auteurs originaux. Quand une version française manquait, nous avions recours aux travaux des orientalistes anglais, allemands ou italiens. Si l'indianiste daigne jeter les yeux sur eet humble essai, qu'il nous pardonne d'avoir atténué le vigourenx coloris de quelques citations en leur faisant subir une seconde traduction. Qu'il nous pardonne aussi l'inexpérience de nos vingt-deux ans.

Notre plan est fort simple. Les droits religieux excreés par un individu donnant la mesure de son importance sociale, nous cherchons d'abord la part de la femme dans le pauthéon hindou et dans le culte, depuis le symbolisme des Aryas jusqu'au matérialisme des adorateurs de Krichna.

La considérant dans ses diverses conditions de fille, d'épouse, de mère, de veuve, nous prenons dans les temps védiques le germe de chacun de ces types, et nous en suivons le développement dans les âges postérieurs, commentant par des épisodes empruntés aux hymnes, aux poëmes, ce que les mœurs, les lois étudiées isolément auraient de trop aride.

Son caractère national établi, nous décrivons le role qu'il lui a permis de remplir dans les temps légendaires dont les Pouranas nous ont légué les mystérieux récits, dans les temps héroïques qui se sont réfléchis dans les épopées, et dans la cour du Maloua, dont le drame, le conte, nous révèlent les habitudes.

Puissent les nombreuses eitations que nous avons faites gagner à la cause orientale quelques amis de plus! Puisse la muse du Gange s'asseoir un jour, en familière hôtesse, à ce foyer domestique dont elle a si dignement chanté les joies austères! Puissent les femmes enfin goûter, dans les traductions d'élégants interprètes, les poètes qui, dans l'antiquité, les ont le mieux connues et almées!

### LA FEMME

### DANS L'INDE ANTIQUE

ÉTUDES MORALES ET LITTÉRAIRES

#### PREMIÈRE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

LA FEMME DEVANT LA RELIGION.

Les Aryas. — Leur symbolisme. — Aditi, la nature personnifiée. — La Terre. ~ Nirviti, la ditié du mai 1 symne du Yadjun-Véda, traduit de l'italien. — Les prières, épouses des dieux. — Indraini 1 hymne. — Les trois diesses du sacrifice : Illa, Bhirari, Saraswati. — Callet: part de la fenune. — La philosophie reliegieuse, et la femme : à dislogue entre Yajnavallya et Maitréyi, extrait d'un Brikhaman et traditi de l'anglais.

Manou. — Constitution brahmanique. — La Divinité dans les lois de Manou. — Eatre la rédactiou de ce code et celle des grandes épopées, apparaît la triade. — Saraswari, Bhariah, Lakchan! : anissamee de Lakchmi du seiu des ondes (d'après la version anglaise du Vichnon Pouriau). — Déchéauce religieuse de la femme dans les Jois de Mauou. — Contradiction entre la loi et les meurs. — Le Bondhisme. — Le Krichnaisme. — Une légende du Bhágavath Pouriau.

Dans des temps enveloppés de la brume des premiers âges, quinze siècles environ avant notre ère, l'Arie, cette mère patrie de la famille indoeuropéenne, vit sortir de son sein un peuple qui, se dirigeaut vers le sud, franchissant l'Himálaya, écrasaut les indigènes, les Dasyous, de son inmense supériorité morale et intellectuelle, forma dans le Saptasindou le noyan de la nation indienne.

D'histoire, ce peuple n'en a point laissé; mais il nous a légué dans ses hymnes, dans ses épopées, les plus antiques monuments de notre race, les souvenirs de notre hercean; et à cette source que nous font connaître aujourd'hui d'admirables travaux, viendront sans doute se rajeunir nos littératures modernes.

La nature de l'Indle, si féconde et si variée, si ravissante dans son calme, si terrible dans ses orages, devait frapper d'admiration et d'effroi des homnes que la vivacité de leur imagination disposait aux impressions les plus contraires. Aussi l'adorèrentils, cette nature, non dans ses formes périssables, mais dans les principes immortels qui la vivifient et la sontiennent.

Dans son ensemble, c'est Aditi, la mère commune des dienx et des hommes. Les chantres du Véda l'invoquent avec un filial amour : « O divine » Aditi, patronne assurée et chérie, viens avec ces » dieux sages, ces protecteurs fidèles (1).... O divine

<sup>(1)</sup> Rig-Véda, traduit par M. Langlois, section VI, lecture I, hymne VII.

et bonne Aditi, je t'appelle à notre secours (1)....
 Honorons Aditi, qui anime tout (2).

Aditi est parfois confondue avec la Terre, la nourrice de l'homme, son soutien et sa demeure dernière. Avec quelle ferveur les Arvas l'implorent-ils. cette Terre du sein généreux de laquelle jaillissent le bananier au vert parasol, aux baies nutritives; le manguier et le mangostan aux fruits exquis; le tamarinier à la pulpe bienfaisante; le pandane aux panicules de fleurs hlanches et parfumées, aux feuilles aimées de l'éléphant; le cocotier à la noix élégante remplie d'un suc rafraichissant; le merveilleux népenthe qui de ses urnes de feuillage verse au voyageur une eau de cristal; l'ébénier et le santal au bois précieux; le bambou au bois utile, à la moelle savoureuse; - cette Terre qui, recevant les mille rameaux du pipala, le figuier sacré, leur communique la fécondité de l'arbre qui les a produits, et fait de cet arbre une foret; - cette Terre où s'épanouit la plante (3) dont s'exprime le soma, le nectar des Immortels, et où s'étalent en gerbes d'or les moissons chères aux antiques pasteurs!

C'était la Cybèle des Grecs, et, de même que les Védas, les hymnes homériques chantèrent la grande

<sup>(1)</sup> Section VI, lecture IV, hymne xt.

<sup>(2)</sup> Section VIII, lecture V, hymne vi.

<sup>(3)</sup> Asclepias rosea, Roxb., Periploca esculente, Linn.

déesse. M. Villemain, dans le plus récent de ses chefs-d'œuvre, a rapproché les premiers accents du lyrisme grec de la voix sacrée qui, la première, avait salué le règne des dieux:

« Soit, dit l'illustre critique, que cette poésie des » hymnes homériques célèbre les grands spectacles » de la nature, soit qu'elle rappelle les traditions du » culte mythologique, jamais rien de subtil, comme » dans les hymnes savants de Proclus, ou dans les » réminiscences tardives placées sous le nom d'Or-» phée. On pourrait plutôt reconnaître dans le lan-» gage de ces chants une sorte de piété panthéiste » analogue à celle qui, dans des temps plus reculés, » et chez des ancêtres oubliés de la race grecque, » avait inspiré quelques accents des Védas. Tel est » le caractère de l'hymne homérique à la Terre, à » cette déité matérielle que, sous le beau ciel de «l'Inde, célébraient les poëtes, et qu'ils montrent » dans leurs vers féconde et inépuisable, ruisselante » de fleuves et parée de montagnes (1). »

Quels étaient ces accents primitifs? De quelles aspirations étaient-lis l'expression? Natis et gracieux comme la prière de l'enfance, ils appelaient les biens d'ici-bas:

<sup>(1)</sup> Essais sur le génie de Pindare et sur la poésie lyrique dans ses rapports avec l'élévation morale et religieuse des peuples, par M. VILLEMAIN; Paris, 1859.

- O Terre! sois pour nous une habitation large et
  fortunée : donne-nous bonheur et gloire (1).
- » Approche-toi, o Terre fortunée, surnommée » Sita. Nous t'honorons pour que tu nous sois pro-» pice et fructueuse....
- » Que Sità nous prodigue son lait pendant de
   » longues années.
- » Qu'avec bonheur les socs labourent pour nous
   » la terre; qu'avec bonheur nos pasteurs conduisent
   » les animaux.... (2).

Ils conjuraient aussi les puissances malfaisantes de l'univers, ces hommes qui avaient appris à craindre le malbeur, qui avaient senti la fièvre alanguir leurs membres, la mort les menacer, et qui, pressentant l'immortalité de l'âme, redoutaient les châtiments d'une autre vie : ils symbolisèrent le mal. Ce fut Nirriti, la sombre détié, qui pour eux le personnifia. Ils la priaient de punir le méchant, mais d'épargner l'innocent pendant son existence terrestre, et de le laisser après sa mort jouir de la bienheureuse éternité :

Approchetoi de celui qui ne fait pas de libations, qui ne sacrific pas; suis la voie du voleur,
du brigand; approchetoi d'autres que de nous;
que tel soit tou chemin, et adoration à toi, ô di-

<sup>(1)</sup> Section 1, lecture II, hymne III.

<sup>(2)</sup> Section III, lecture IV, hymne 11.

 vine Nirrit! Oh! adoration soit à toi, à la force » pénétrante! Délie ce lien-accablant, et toi, d'accord avec Yama et Yami (1), fais que cet homme » s'élève au ciel suprême (2)! »

Le feu (Agni), le soleil (Sourya), l'éther (Iudra), tout devient symbole, tout revêt un corps.

De ce Panthéon, si semblable à celui de la Grèce, se détache une suave incarnation. Quand la lueur du solcil dorait les monts, éclairait vaguement les plaines, l'Arya, délivré des ténèbres de la nuit, saluait avec ravissement l'Aurore (3) qui le rappelait au culte de ses dieux, aux joyeuses occupations de la vie des champs :

Fille du Ciel, Aurore, lève-toi, et apporte-nous
tés richesses et ton opulente abondance. Déesse
brillante et généreuse, viens avec tes trésors.

Yama ou Mrityou, le dieu de la mort. Yamî, épouse de Yama.
 Studj orientali e linguistici. Raccolta periodica di Ascoli.
 Fascicolo secondo. Milano, 1855:

<sup>\*</sup> Teudi a colui che non fa libazione, che non sagrifica; siegoi la via del ladro, del massadiero; sel altri che a noi teudi, sia tale il tuo examnino, e adorazione a te, o diva Nirriti! Oh hen sia adorazione a te dall'a euto vigere. Solvi questo ferreo vincolo, e tu, d'accordo con Jama e Jami, fa che 's'imalzi codest'uomo al cielo supremo. « (Agurur. Tágavaneji-Sanh., XII, 62-63.)

Chaque fois que nous traduirons d'une langue étrangère une version qui nous manquerait eu français, nous reproduirons le texte au bas des pages.

<sup>(3)</sup> Précédée par les Aswins, les cavaliers célestes, les deux Crépuscules, l'Aurore, montée sur un char que trainent des coursiers rongeatres, fait fuir devant elle la Nuit, sa sœur.

La prière sainte a souvent contribué à l'heureux
 établissement de l'homme; elle lui a valu des chevaux, des vaches, des biens de toute espèce. Artvore, que ta présence inspire ma prière, et envoiemoi le bonheur des riches.

Elle est née déjà, elle va briller, cette divine
 Aurore; elle met en mouvement les chars, qui, à
 son arrivée, s'agitent sur la terre, comme sur la
 mer les vaisseaux avides de richesses...

 L'Aurore, comme une boune mère de famille,
 vient pour protéger le monde. Elle arrive, arrêtant le vol du génie malfaisant de la nuit, et excitant l'essor des oiseaux.

L'Aurore excite également l'homme diligent et
 le pauvre; elle est ennemie de la paresse.

Le monde entier, à son aspect, se prosterne....
 Fille du Ciel, Aurore, brille de ton doux
 éclat (1)!

Dans un antre hymne, aussi donx, anssi riant, mais d'un sentiment plus profond, l'Arya s'écrie:

Ramenant la parole et la prière, l'Aurore ré pand ses teintes brillantes; elle ouvre pour nous
 les portes du jour. Elle illumine le monde, et nous
 découvre les richesses de la nature....

» Fille du Ciel, tu apparais, jeune, couverte » d'un voile brillant, reine de tous les trésors ter-

<sup>(1)</sup> Section I, lecture IV, hymne 11.

restres; Aurore, brille aujourd'hui fortunée pour
 nous.

s Suivant les pas des Aurores passées, tu es l'ainée
 des Aurores futures, des Aurores éternelles. Viens
 ranimer ce qui est vivant, Aurore! viens vivifier

» ce qui est mort (1). »

Jusqu'ici le poëte a laissé éclater son bonheur de cette résurrection de la nature. Soudain une indéfinissable tristesse le saisit : il pense au rapide passage de l'homme dans cet univers qu'éclairent chuque jour les mêmes rayons.

Depuis combien de temps, « continue-t-il, «l'Aurore vient-elle nous visiter?... Ils sont morts,
 les humains qui voyaient l'éclat de l'antique
 Aurore : nous aurons leur sort, nous qui voyons
 celle d'anjourd'hui; ils mourront aussi, ceux qui
 verront les Aurores futures.

Nous l'avons vu, la méme mère unit les hommes aux dieux. Ce sont encore des personnifications féminines qui cimentent ce lien: les prières des mortels deviennent les épouses des dieux, et ceux-ci reçoivent à leur tour du sacrifice que symbolisent trois déesses, le soma, l'ambroisie dont, par une solidarité aussi singulière que touchante, l'homme alimente leur immortalité. C'est la prière qui assure le bonheur de la créature; c'est le sacrifice qui

<sup>(1)</sup> Section I, lecture VIII, hymne s.

maintient l'existence de l'Asoura (1), du principe de vie.

- « Je règne, je commaude, » s'écrie Indrânt, l'épouse allégorique d'Indra, dans un hymne d'un lyrisme entrainant attribué à la déesse elle-même.
  « Ma voix inspire la terreur. Je suis victorieuse : que » mon époux reconnaisse ma force.
- » O Dévas! c'est moi qui ai fait ce sacrifice d'où » le grand et glorieux Indra a tiré toute sa force (2).»

C'est là en effet la prière, telle que la comprenaient les Aryas; mais, vers la fin du chaut, il semble que le symbole disparait, que la fenme seule reste : «Oui, » répète-t-elle, » je suis sans rivale, je » n'ai plus d'ennemie. Je triomphe, effaçant l'éclat « éphémère et la passagère richesse de celles qui » voulaient m'éclipser.

- » Que mes rivales cèdent à ma supériorité; que je
  » brille sans partage aux yeux du héros mon époux,
  » et de ce peuple! »
- A la fierté des accents, au dédain jaloux d'Indrâni, la compagne du dieu qui lance la foudre, ne pressent-on pas la Junon des Grecs?

Trois déesses, avons-nous dit, président au sacrifice : Ilà, le rite; Bhàrati, la poétique union du geste

<sup>(1)</sup> Plus tard ce mot désigna les Titans de l'Inde.

<sup>(2)</sup> Section VIII, lecture VIII, hymne xvII.

et de la voix, la mère des Bhàratas, dans lesquels un savant indianiste (1) a reconnu les bardes de notre Occident; enfin, la plus auguste de toutes, Saraswati, « la parole saiute, la parole qui dompte, « la vierge purifiante, » comme la nomme le Véda, et aussi l'inspiratrice du beau.

Saraswati est encore la déesse des eaux. A or sujet, M. Nève (2) a fait remarquer l'assimilation établie par les religions ûryennes primitives entre la parole et l'élément liquide. Les trois antiques Muses de Piérie, la Mémoire, la Méditation, le Chaut, étaient à leur origine des naïades dont le domaine fut transporté du monde de la matière au monde de l'intelligence.

Pure et limpide comme la source qui suit dans sa marche paisible les pentes verdoyantes de la colline, impétueuse comme le torrent qui se précipite en bouillonnant de la montagne, rapide comme le fleuve et la rivière qui se hâtent d'arriver à leur embouchure, unajestueuse et frémissante comme l'Océan, la parole fut comparée, aussi bien par le génie de la Grèce et de Rome que par celui de l'Inde, aux ondes dont le mouvement et le bruit sout à la fois toute variété et toute harmonie.

Ainsi, non-seulement les forces physiques de la

M. EMILE BURNOUF, Essai sur le Véda, ou Introduction à la connaissance de l'Inde; 1863.

<sup>(2)</sup> Essai sur le mythe des Ribhavas; 1847.

nature furent déifiées, mais les puissances morales par excellence, la Prière, la Parole, les idées sublimes du beau et du bien, planèrent dans les sereiues régions de l'entendement, et, chose digne de remarque, tous les cultes panthéistes symbolisèrent par des personnifications féminines les pluénomènes immatériels.

Le culte avait pour sacrificateurs les chefs de famille; pour temples, les sommets des monts; l'autel s'y dressait sans nul abri qui le séparait du ciel. L'homme, élevant librement le regard dans l'espace, contemplait de cette hauteur la Divinité dans ses manifestations.

Avant le sacrifice, on voyait errer sur les collines les femmes chargées de cueillir le cousa (1), le gazon qui devait tapisser l'euceinte sacrée, et la plante (2) dont on extravait le soma.

An commencement de la cérémonie, pendant qu'Agni, le fen symbolisé, développait sur l'autel sa flamme qu'alimentaient les prêtres en y répandant la liqueur des dieux; pendant que l'hymne évoquait les forces protectrices, conjurait les puissances malfaisantes de l'univers, la femme de l'officiant s'avançait, entourée de ses suivantes, et ornait de fleurs le sauctuaire. Les rayons d'Agni jetant alors sur elle sauctuaire. Les rayons d'Agni jetant alors sur elle

<sup>(1)</sup> Pou cynosuroides.

<sup>(2)</sup> Asclepiade acide.

leur éclat, la couvrant d'une auréole, elle en recevait le nom de devi (div, briller), du mot déva, qui qualifiait les dieux et les sacrificateurs.

Les livres sacrés chantent le bonheur des époux qui confondent, aux pieds de la Divinité, leurs élans de foi et d'adoration :

« O dieux, dit le Rig-Véda (1), les deux époux qui s'entendent pour vous présenter sans cesse des libations et des offrandes, qui viennent ensemble sur le gazon placer les mets sacrés, et vous préparent un abondant repas; qui implorent votre bienveillance, vous honorent par des louanges et vous prodignent les présents, ces époux entourés d'enfants et de jeunes adolescents passent une vie heureuse et sont couverts de vêtements brillants d'or. »

Les femmes avaient nou-seulement le droit d'offrir le sacrifice en leur nom, elles avaient encore celui de composer l'hymne. Le Rig-Véda en compte quelques-unes parmi ses anteurs. Peut-être les noms de déesses, qui les désignent pour la plupart (2),

<sup>(1)</sup> Section V1, lecture 11, hymne xt.

<sup>(2)</sup> Les femmes furent l'objet de miracles souvent célièrés par les hymnes antique. Par la facture des Avrim (les deux Crépuecules et amoi les Médecins célestes, les Diovures de l'Indo), Chock fut guérie de la lèpre et réunie à l'époux qui Tavair reposucé. On lui attribué deux lymnes à ses protectures; mais M. Langhois supposqu'ici elle personnifie la Prière. Les Avvins sanificatient également leur pouvoir auraturel en réprant clers une princesses, Vispalà, les une prouvoir auraturel en réprant clers une princesses, Vispalà, les

prouvent-ils une simple attribution; un fait n'en est pas moins certain : c'est que les Aryas admettaient, dans l'enseignement du dogme ansis bien que dans l'exercice du culte, l'intervention d'un sexe anquel plus tard la loi devait défendre la lecture de ces mèmes hymnes, et refuser la pratique des plus simples devoirs religieux.

Entre la période védique et la période brahmanique, l'époque transitoire qui vit poindre la séparation du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel, et dont les monuments littéraires sont les Brahmanas et les Soutras, laissait eucore aux aspirations religieuses de la femme une certaine liberté d'expression. Dans un dialogue où le génie aryen, déployant dans toute leur majesté ses tendances spiritualistes, débat la grande question de l'immortalité de l'ame, et essaye de résoudre le redoutable problème que tout homme se pose (ci-bas, l'un des interlocuteurs est une femine, et c'est elle qui provoque ce solennel eutretien. Dans son Histoire de l'ancienne littérature sanscrite (1), M. Max Müller a traduit cette page éloquente. En la reproduisant dans notre langue,

suites d'une cruelle blessure. Dans une mélée où elle avait vaillamment combattu, elle perdit un pied que les Aswins remplacèrent par un pied en fer à l'aide diaquel elle put de nouveau se porter sur le champ de bataille. Une autre femme, nommée Ritasthoubh, obtint des mémes dieux le honheur et la gloire.

<sup>(1)</sup> A history of ancient sanskrit literature so far as it illustrates the primitive religion of the Brahmans, by Max MULLER; 1860.

nous regrettons de lui faire perdre la touche magistrale que le savant professeur lui a imprimée.

« Maitrėyi (1), » dit Yajnavalkya, « je quitte ma mai-

Yājuavalkya replied, e Thou, who art truly dear to me, thos openhast dear words. Sit down, i will explain its them, and listen well to what I say. • And he said, • A hudsard is loved, not because you here the hudsard, but he leans you hove (in him) the Divine Spirit (Atman, the absolute Self). A wife is loved, no because we love the wife, but hecause we love (in her) the Divine Spirit (Atman, the absolute Self). A wife is loved, no because we love the reliablem, but because we love the Divine Spirit in them. This appirit it is which we love when we (seen not low wealth, brahmans, kolatriyas, this words, then we come to low wealth, brahmans, kolatriyas, this words, the good wife, is to be seen, to be heard; to be perceived, and to be meditated upon. If we see, hear, perceive, and know him, o Maitreyj, then this whole universe is known to us. \*

• Whooever looks for brahmahood elsewhere than in the Dirine Spirit, should be abandoond by the brahmans. Whosever looks for the k-batra-power elsewhere than in the Dirine Spirit, should be alandoned by the k-batra. Whooever looks for this world, for the gods, for all beings, for this universe, elsewhere than in the Dirine Spirit, should be abandoned by them all. This brahmahood, this k-batra-power, this world, those gods, these beings, this universe, all is the Divine Spirit.

Now, as we cannot seize the sounds of a drum externally by themselves, but seize the sound by seizing the drum, or the bea-

<sup>(</sup>f) « Maitrèyi » said Yajnavalkya, « I am going away from this my house (into the forest). Forsooth, I must make a settlement between thee and my other wife Katyayani. »

Maitreyi said, . My lord, if this whole earth full of wealth belonged to me, should I be immortal by it? .

No, replied Yajnavalkya; a like the happy life of rich people will be thy life, but there is no hope of immortality by wealth.

And Maitreyi said, "What should I do with that by which I do not become immortal? What my lord knowest of (immortality) may be tell that to me. "

son pour l'habitation de la forêt. Certes, je dois faire un partage entre toi et mon autre femme Kâtyâyani.»

Maitreyi said, \* My lord, here thou hast bewildered me, saying that there is no longer any name when we have passed away. \*

And Yājaavalāya replicāt, »My wife, what I say is not bemildering, it is sufficient for the highest knowledge. For if there he as it were two beings, then the one sees the other, the one hears, perceives, and knows the other. But if the one divine Self he the whole of all this, whom or through whom should be see, here, precive, or know? How should he know (hinself), by whom he knows every thing (himself)? How, my wife, should he know (himself) the knower? Thus thon hast been taught, Maitrely; this is immortality. Blaving said this, Yājnavalkya left his wife for ever, and went into the solitated of the forestst.

ting of it, — as we cannot asize the sounds of a conch-shell by themselves, lust seize the sound by seizing the conch-shell, or the shell-blower, — as we cannot seize the sounds of a lute by themselves, but seize the sound by seizing the lute, or the lutanist, so is it with the Drives Spirit.

As clouds of smoke rise out of a fire kindled with dry fuel, thus, o Maitreyi, have all the holy words been breathed out of that Great Being.

As all the waters find their centre in the sea, so all sensations find their centre in the skin, all tastes in the tongue, all smells in the nose, all colours in the eye, all sounds in the ear, all thoughts in the mind, all knowledge in the heart, all actions in the hands, and all the 1019 Scriptures in speech.

<sup>\*</sup> It is with us, when we enter into the Divine Spirit, as if a lump of sell twas theorem into the soc; it becomes disorded into the water (from which it was produced), and is not to be taken our again; but wherever you take the water and taste it, it is also. It has it this great, endless, and boundless Bring hut one mass of knowledge. As the water becomes salt, and the salt becomes water again, then has as the Divine Spirit appeared from out the elements and disappears again into them. When we have passed away, there is no longer any name. This, I tell thee, on wife, so all Xijaraalkya.

Maitréyî dit : « Mon seigneur, si cette terre entière pleine de richesses m'appartenait, serais-je par là immortelle? »

« Non, » répondit Yājnavalkya; « ta vie ressemblera à la vie heureuse des riches; mais par les richesses, il n'est aucun espoir d'immortalité. »

Et Maitréyl dit : « Que ferais-je de ce qui ne peut me rendre immortelle? Ce que mon seigneur sait de l'immortalité, puisse-t-il me le dire!

Yájnavalkya répondit : « Toi qui m'es vraiment chère, tu dis de chères paroles. Assieds-toi, je t'expliquerai ce que je sais, et éconte bien ce que je dis. » Et il dit : « Un époux est aimé, non parce que vous aimez l'époux, mais parce que vous aimez en lui l'Esprit divin (Atman, l'Être absolu). Une épouse est aimée, non parce que nous aimons l'épouse, mais parce que nous aimons en elle l'Esprit divin. Des enfants sont aimés, non parce que nous aimons les enfants, mais parce que nous aimons l'Esprit divin en eux. Cet esprit est ce que nous aimons quand nous paraissons aimer les richesses, les brahmanes, les kchattriyas, ce monde, les dieux, tous les étres, cet univers. O femme bien-aimée! c'est l'Esprit divin que nous devons voir, entendre, comprendre : c'est lui qui doit être l'objet de nos méditations. Si nous le voyons, l'entendons, le comprenons et le connaissons, alors cet univers entier nous est connu. »

« Quiconque chercherait la qualité du brahmane

ailleurs que dans l'Esprit divin, serait abandonnépar les Brahmanes. Quiconque chercherait le pouvoir du Kchattriya ailleurs que dans l'Esprit divin, serait abandonné par les Kchattriyas. Quiconque chercherait ce monde, les dieux, tous les êtres, cet univers, ailleurs que dans l'Esprit divin, serait abandonné par eux tous. Cette qualité du Brahmane, ce pouvoir du Kchattriya, ce monde, ces dieux, ces étres, cet univers, tout est l'Esprit divin.

- Maintenant, de même que nous ne pouvons saisir les sons d'un tambour en dehors d'eux-mêmes, mais que nous saisissons le son en saisissant le tambour on celui qui le bat; de même que nous ne pouvons saisir les sons d'une conque en eux-mêmes, uais que nous saisissons le son en saisissant la conque on le souffleur de conque; de même que nous ne pouvons saisir les sons d'un hith en euxmêmes, mais que nous saisissons le son en saisissant le luth ou le joneur de luth, de même en est-il avec l'Esprit divin.
- Comme des nuages de fumée s'élèvent d'un feu allumé par un combustible sec, ainsi, ó Maitrèyi, tous les mots sacrés ont été exhalés par ce grand être.
- Comme toutes les eaux trouvent leur centre dans la mer, ainsi toutes les sensations trouvent leur centre dans la pean, tous les goûts dans la langue, toutes les odeurs dans le nez, toutes les couleurs

dans l'œil, tous les sons dans l'oreille, toutes les pensées dans l'intelligence, toute la science dans le cœur, toutes les actions dans les mains, et tontes les saintes Écritures dans la parole.

« Il en est avec nons, quand nons entrons dans l'Esprit divin, comme si une masse de sel était jetée dans la mer : elle se dissout dans l'eau qui l'a produite, et ne peut être reprise; mais en quelque lieu que vons preniez l'eau et la gootiez, elle est salée. Ainsi l'Être grand, infini, illimité, n'est qu'un amas de lumières. De même que l'eau devient sel et que le sel redevient eau, ainsi le divin Esprit nait des éléments et y retourne. Quand nous avons passé, il ne reste de nous aucnn nom. J'ai dit, femme, « dit Yajnavalkya.

Maitréyi dit : « Mon seigneur, ici tu m'as égarée, disant qu'il ne reste de nous aucun nom quand nous avons passé. »

Et Yājnavalkya répondit: « Femme, ce que je dis n'est pas fallacieux, c'est suffisant à la phs haute connaissance; car s'il en était ici comme s'il y avait deux êtres, alors l'un verrait l'autre, l'un entendrait, apercevrait et connaitrait l'autre. Mais si le seul et divin Soi est le grand tont, qui et par qui verrait-il, entendrait-il, percevrait-il on connaitrait-il? Comment se connaitrait-il, celui en qui réside la connaissance de tonte chose? Comment, femme, se connaitrait-il, celui qui connait? Ainsi tu en as été instruite, Maitréyi : cela est l'immortalité. « Ce qu'ayant dit, Yajnavalkya laissa sa femme à jamais et alla dans la solitude des forêts.

. C'était la plus complète expression de la croyance à l'âme universelle, à l'absorption de toute individualité dans le grand tout, croyance qui pouvait conduire aussi bien au monothéisme le plus pur qu'un panthéisme le plus grossier, aussi bien aux espérances de la vie future qu'aux affres du néant.

Tel était l'enseignement que la femme était jugée capable de recevoir, et, qui plus est, de comprendre.

Dès lors, néanmoins, on considérait Maitrèyi comme un type rare. « Des exemples comme celui de » Maitrèyi étaient des exceptions, non la règle (1), » dit M. Max Müller. Déjà les Indiens redoutaient d'initier la femme à leurs doctrines philosophiques et religieuses. Qu'elle entendit ou non ces doctrines, le danger leur paraissait égal. Si elle comprenaît le néant des choses de la terre, n'était-il pas à craindre que son caractère n'acquit cette fière indépendance qui dédaigne de plier sous mi joug humain? Si son esprit faussait l'enseignement qu'on y déposait, n'était-il pas à craindre qu'elle ne le communiquât ainsi altéré à ceux que l'on jugeait indignes de participer aux bienfaits de la religion?

<sup>(1)</sup> Cases like that of Maitreyi were exceptions, not the rule. (A history of ancient sanskrit literature.)

Il approchait, ce moment où la femme allait être, devant la Divinité, légulement placée au même rang que ces derniers.

Manon (1) a paru. La société indienne est formée, régularisée. Le prêtre (le Brahmane); le guerrier (le Kchattriya), défenseur de l'Etat et surtont du Brahmane; l'agriculteur, le commerçant (le Vaisya), se partagent les pouvoirs que l'Arya unissait en sa personne. An dernier degré de l'échelle sociale, plus près encore de la brute que de l'homme, est le Çoùdra, atiquel, sous le rapport religieux, est assimilée la femme.

Le pouvoir du Brahmane, redoutable aux dieux mêmes, est la base de cette constitution à jamais durable.

La religion a pen varié. Cependant, d'une part, l'idée d'une cause première s'est dévelopée. Déja l'Arva avait entreva, daus le feu que l'homme allume, dans le soleil qui illumine et échausffe la terre, dans l'éclair qui sillonne la nue, les manifestations d'un même principe. Agni, Soûrya, Indra se sont confondus, et le moteur universel est devenu Brahme, l'Étre suprême (2).

D'autre part le panthéon indien est resté le même,

<sup>(1)</sup> Les Indiens confondent leur antique législateur avec Manou Swayambhouva, le premier homme, le premier roi.

<sup>(2)</sup> Voir l'Essai sur le Védu, par M. ÉMILE BURNOUF.

et les forces de la nature qu'adoraient les Aryas sont devenues des divinités inférieures hiérarchiquement classées.

Mais entre la rédaction des lois de Manou et celle des grandes épopées, la théogonie subit de profondes modifications. L'homme a lutté : la puissance qui produit ne lui parait se compléter qu'à l'aide de celle qui anéantit, et Giva, l'antique Roudra des Védas, le principe destructeur, se joint à Brahma, le principe créateur. L'homme cependant, par un secret instinct, éprouve le besoin d'équilibrer ces deux forces : Vichnou, le principe conservateur, se place entre elles, jusqu'an jour où sa douce et majestueuse figure prendra, dans son incarnation de Krichna, des proportions telles, qu'elle attirera irrésistiblement à elle la plus sympathique adoration de l'Inde. Brahma sera oublié dans son repos, car il a accompli son œuvre. Vichnou et Giva régneront.

Les épouses des dieux personnifient maintenant leur énergie productrice.

A Brahma s'unit Saraswati, l'antique déesse des Aryas, la Minervé pacifique, protectrice des beauxarts.

A Çiva s'associe Părvati, la fille de la montagne, rappelant l'orgueilleuse Junon. Cette déesse se montre sous divers aspects : tantôt c'est Dourgà, la Minerve guerrière, secourant le juste qui l'implore, fruppant l'impie qui la méconnaît. Tantôt c'est Kâlì, la sombre Hécate (1); daus cette dernière manifestation elle est réellement la compagne du génie destructeur, et se présente à l'imagination orientale sons d'effrayantes couleurs. C'est elle qui apparaît dans les scènes de carnage et d'horreur, réclamant le sang des mourants pour en abreuver les vampires qu'elle entraîne à sa suite. Tantôt c'est Bhavâni, la déesse de la fécondité; apparente contradiction, mais la mort n'est-elle pas une des causes de la vie?

A Vichnou enfin s'allie Lakchmi on Gri, la déesse de l'abondauce et du bonheur, la Gérès des Grees; c'est sous les plus riants attributs, accompagée de Kâmâ, l'Amour, dieu immatériel dont les flèches sont empennées de fleurs, qu'elle s'offre au regard du poête qui la chante, du peuple qui la chérit.

De même que la Vénus grecque, de même que la Freya scandinave (2), Lakchmi naît du sein des ondes (3). Le Vichnou Pourâna, dont nous ne pos-

<sup>(1)</sup> Non-seulement les Indiens ont leur Hécate, ils ont encore leurs Parques : ce sont deux jeunes filles, Dhata et Vidhata, qui tissent éternellement une trame composée de fils blancs et de fils noirs (les jours et les nuits).

<sup>(2)</sup> Conf. M. Aurika, Littérature et Voyages. L'illustre acadisemicien fait remonter la filiation directe des croyanees sendiuses aux croyanees orientales. M. Eichhoff, nous le verrons plus loin, a consacré au rapprochement des légendes du Nord et de eelles de l'Orient, des pages sussi remarquables qu'intéressantes.

<sup>(3)</sup> Ce fut sa seconde naissance, car dans une existence antérieure, elle était fille de Bhrigou, le sage qui promulgua les lois de Manou.

sédons pas de version française, mais qu'a élégamment traduit en anglais le savant Wilson (1), dit en ` termes nobles et poétiques l'apparition de la déesse.

Alors que les Immortels barattent l'Océan pour en obtenir l'ambroisie, alors que, agités pur les dieux et les Daityas (les Titans de l'Inde), les flots se sou-lèvent et mugissent, les Apsaras, ces légères et séduisantes bayadères qui effleurent de leur danse vaporeuse le ciel d'Indra, les Apsaras s'élancent des vagues, précédées par le Pàridjàta, l'arbre au corail, dont les grappes de fleurs d'un rouge éclatant parfiment l'air et éblouissent la vue.

La lune se lève et laisse glisser sur l'onde ses rayons argentés. Soudain Dhanwantari, l'Esculape du panthéon hindou, drapé dans de blancs vetements, surnage, portant triomphalement la coupe qui contient le breuvage divin.

Alors, continue la traduction anglaise, alors,
 assise sur un lotus épanoui, et tenant un nénuphar
 à la main, la déesse Çrl, radieuse de beauté, se
 leva des ondes.

Les grands sages, ravis, la célébrèrent avec
l'hymne dédié à sa louange. Viswàvasou et d'autres
choristes divins chantèrent, et Ghritàtchi et d'au-

utres nymphes célestes dansèrent devant elle. Ganga et d'autres fleuves saints vinrent à elle pour ses

<sup>(1)</sup> The Vishnu Purana, translated by Wilson (book I, chapter 1x).

ablutions, et les éléphants des cieux, en recueillant dans des vases d'or les eaux les plus pures, les répandirent sur la déesse, la reine de l'univers. La mer de lait en personne lui fit hommage d'une guirlande de fleurs inflétrissables, et l'artiste des dieux (Viswakarman) décora sa personne d'ornements divins. Ainsi baignée, vêtue et parée, la déesse, à la vue des habitants des cieux, se jeta dans le sein de Hari (1), et s'y appuyant, tourna les yeux vers les dieux, que ce regard remplit de ravissement (2).

Cette mignoine déité, dont le trône est le calice d'un lotus, n'évoque-t-elle pas le souvenir de la Titania des légendes septentrionales, de la reine des Elfes, qu'à la vague lueur du disque des units le

Un des noms de Vichnou.

<sup>(2)</sup> Then, seated on a full-blown lotus, and holding a water-flly in ber hand, the goldous Sri, cudinst with heatty, rose from the waves. The great sages, caraptured, hymmed her with the song dedicated to her praise. Viowavous and other hosvenly quintieters sang, and Ghritish and other ceitain nymphs danced before her. Gangi and other holy attenue steuded for her ablations; and the elephants of the skies, taking up their pure waters in vases of gold, poured them over the goldess, the queen of the universal world. The sea of milk in person presented her with a weath of necertaining flowers; and the artist of the golds (Viovakerná) decorated her person with heavenly ornaments. Thus bathed, attired, and adorned, the goldess, in the view of the celestials, eath servelf upon the breast of Hari; and there reclaining, turned her eyes upon the deities, who were supiered with rapture by her gaze.

poëte réveur entrevoit sur une feuille de rose, char aérien attelé de huit papillons?

Mais les Daityas, irrités de voir la déesse de la fortune au milieu des dieux, leurs rivaux, qui déja possèdent la coupe de l'immortalité, les Daityas laissent éclater leur courroux; ils dérobent l'ambroisie que leur reprend Vichnou, et les dieux, animés d'une force nouvelle par le céleste breuvage, terrassent leurs ennemis et les précipitent dans les régions souterraines du sombre Patala. La nature alors se réveille et s'épanouit dans son, plus radieux sourire; les astres reprennent leur cours interrompu, le soleil répand ses plus chauds rayons; la flamme du sacrifice s'élance, brillante et légère; tous les êtres adorent les dieux vainqueurs. Indra est encore le roi des régions éthérées.

C'est vers Lukchmi que le dieu à l'arme fulminante reporte l'hommage de l'univers. Nous empruntons encore à la version anglaise l'éloquente prière qu'adresse Indra à la riante déité (1):



<sup>(4)</sup> I bow down to Sri, the mother of all beings, seased on her lotten throne, with eyes like full-blown butness, reclining on the breast of Vishun. Thou art Siddhi (superhuman power): thou art Swadhi and Swishi: thou art namiposis (Suithi), the purifier of the universe: thou art evening, night, and dawn: thou art power, faith, intellect: thou art the goldess of letters (Saraswati). Thou, beautiful goldess, art knowledge of devotion, great knowledge, myaic knowledge, and spiritual knowledge; which confers eternal liberation. Thou art the secience of reasoning, the three Vedas, the

\*Je m'incline devant Çri, la mère de tous les

\*semblables à des nénuphars épanouis, appuyée sur

le sein de Vichnou. Tu es Siddhi (le pouvoir surhumain); tu es Swadhà et Swàhà (l'offrande et la
prière); tu es l'ambroisie (Sudha), la purificatrice

de l'univers; tu es le soir, la nuit et l'aurore; tu

es le pouvoir, la foi, l'intelligence; tu es la déesse
des lettres (Saraswati). Tu es, belle déesse, la connaissance de la dévotion, la grande connaissance,
la connaissance mystique et la connaissance spiri-

arts and sciences : thou art moral and political science. The world is peopled by thee with pleasing or displeasing forms. Who else than thou, oh goddess, is scated on that person of the god of gods, the wielder of the maee, which is made up of sacrifice, and contemplated by holy asecties? Abandoned by thee, the three worlds were on the brink of ruin; but they have been reanimated by thee. From thy propitious gaze, oh mighty goddess, men obtain wives, ehildren, dwellings, friends, harvests, wealth. Health and strength, power, victory, happiness, are easy of attainment to those upon whom thou smilest. Thou art the mother of all beings, as the god of gods, Hari, is their father; and this world, whether animate or inanimate, is pervaded by thee and Vishnu. Oh thou who purifiest all things, forsake not our treasures, our granaries, our dwellings, our dependants, our persons, our wives : abandon not our children, our friends, our lineage, our jewels, oh thou who abidest on the bosom of the god of gods. They whom thou desertest are forsaken by truth, by purity, and goodness, by every amiable and execllent quality; whilst the base and worthless upon whom thou lookest favourably become immediately endowed with all excellent qualifications, with families, and with power. He on whom thy countenance is turned is honourable, amiable, prosperous, wise, and \* tuelle; tu es ce qui confère le salut éternel; tu es la science du raisonnement, les trois Védas, les arts et les sciences; tu es la science morale et politique. Le monde, dans ses formes gracienses ou terribles, est peuplé par toi. Quel autre que toi, » ó déesse! s'appuie sur la personne du dieu des dieux, de celui qui porte la massue, qui est comblé de sacrifices et contemplé par les saints ascétes? Abandonnés par toi, les trois mondes (1) étaient sur le penchant de leur ruine; mais ils ont été ranimés par toi. De ton regard propice, ô puis-

of exalted birth; a hero of irresistible provess: but all his merits and his advantages are converted into worthlessness from whom, beloved of Vishun, mother of the world, thou avertest thy face. The tongues of Brahmá are unequal to eelebrate thy excellence. Be propitious to me, oh goddess, lotus-eyed, and never forsake me more. •

Being thu praised, the gratified Sri, abiding in all creatures, and heard by all beings, replied to the god of a hundred rice (Statarati); \* I am pleased, mousted of the gods, by thine aderation. Demand from me what thou desirest: I have come to faill thy winders. \* If, goddess, replied laders, stom will agrant up prayers; if I am worthy of thy bounty; be this my first request, that the three worlds may never again the deprived of thy presence. My second supplication, daughter of Ocean, is, that thou wilt not forsake him who shall eclebrate thy praises in the words I have addressed to thee. \* I will not abandon, \* the goddess answered, \* the three worlds again: this thy first boon is genuted; for I am gratified by the yearises: and further, I will never tearum ythe away from that mortal who morning and evening shall repeat the hymn with which thou hast addressed me. \*

(1) La terre, l'atmosphère, le monde eéleste, ou monde de Brahma-

» sante déesse! les hommes obtiennent femmes, " enfants, demeures, amis, moissons, opulence. " Santé et force, pnissance, victoire, bonheur, sont » d'un accès facile à ceux auxquels tu sonris. Tu es » la mère de tons les êtres, comme le dieu des dieux, » Hari est leur père; et ce monde, soit animé, soit » inanimé, est rempli de toi et de Vichnon. O toi, » qui purifies toutes choses, n'abandonne pas nos » trésors, nos greniers, nos demeures, nos servi-» teurs, nos personnes, nos femmes; n'abandonne » pas nos enfants, nos amis, notre postérité, nos » pierreries, o toi qui résides sur le sein du dieu des dienx! Cenx qui te quittent sont abandonnés par » la vérité, par la pureté, par la bonté, par tonte » aimable et excellente qualité; tandis que les hommes » bas et indignes que tu regardes favorablement sont » immédiatement comblés de dons excellents, d'en-» fants et de pnissance. Celni vers lequel tu, tournes » ta face est honorable, aimable, prospère, sage « et d'une naissance illustre, un héros d'une irrésis-» tible valeur; mais tous ses mérites et ses avantages » sont convertis en indignité, bien-aimée de Vich-» nou, mère du monde, chez celui dont tu détournes » ton visage. Les langues de Brahma sont insuffi-» santes à célébrer ton excellence. Sois-moi propice, » ó déesse aux yeux de lotus, et jamais ne m'aban-» donne! »

Où est le puissant Indra des Védas? Il n'est plus

ici qu'une divinité inférieure absorbée dans la gloire de Vichnon. La graciense diguité de la belle souveraine, la courtoise déférence d'Indra, rendent cette scène fort caractéristique.

« Étant ainsi lonée, poursnit le poëte, Crî, satis-» faite, demourant en tontes créatures et entendue de » tous les êtres, répondit au dien aux cent rites (Ca-» takratou) : Je suis contente, monarque des dieux, » de tou adoration. Demande-moi ce que tn désires : » j'ai consenti à combler tes sonhaits. - O déesse, » » répliqua Indra, « si tu veux exaucer mes prières, » si je suis digne de ta générosité, que ceci soit ma » première requête : que jamais les trois mondes » ne puissent de nouveau être privés de ta présence. » Ma seconde supplique, fille de l'Océan, est que tu » n'abaudonnes pas celui qui célébrera tes lonanges » dans les paroles que je t'ai adressées. — Je n'aban-» donnerai pas de nouveau les trois mondes , » répon-» dit la déesse; « ta première grâce est accordée, car » je suis charmée de tes louanges; et de plus je ne dé-» tournerai pas mon visage du mortel qui, soir et » matin, répétera l'hymne avec lequel tu t'es adressé

» à moi. » Si l'élément féminin se retrouve pour une large part dans le pauthéon brahmanique, la femme, nous l'avons déjà vu, est loin d'avoir conservé dans la nouvelle société ses importantes attributions relirieuses. Manou détaille minutieusement les devoirs de l'homme envers les dieux. Quant à la femme, quelle déchéance!

- \* La cérémonie du mariage est reconnue par les \* législateurs remplacer pour les femmes le sacre-\* ment de l'initiation (1), prescrit par le Véda; leur \* zèle à servir leur époux leur tient lieu du séjour au-\* près du père spirituel (2), et le soin de leur mai-\* son, de l'entretien du feu sacré (3). \*
- « Il n'y a ni sacrifice, ni pratique pieuse, ni jeune « qui concernent les femmes en particulier; qu'une « épouse chérisse et respecte son mari, elle sera hono-» rée dans le Giel (4).

Manou ne reconnaît donc pas à la femme le droit d'elever à Dieu son âme, de se fortifier dans ses devoirs par la prière, de se purifier par la pénitence (5). Au lieu de la sanctifier par le culte de l'immuable perfection, il l'avilit par l'adoration exclusive d'une créature semblable à elle, sujette comme elle aux faiblesses de l'humanité.

L'investiture du cordon sacré, privilége des trois premières castes.

<sup>(2)</sup> Le brahmane passe le temps qui s'écoule depuis son initiation jusqu'à son mariage sous le direction d'un gourou ou maitre spirituel.

<sup>(3)</sup> Mânava-Dharma-Sastra, Lois de Manou, traduites par Loiseleur-Deslorochamps; Paris, 1833, livre II, cloka 67.

<sup>(4)</sup> Id., livre V, cloka 155.

<sup>(5)</sup> Manou permet cependant à la femme de participer aux grandes oblations que chaque jour le brahmane doit accomplir : l'adoration du Véda, l'offrande aux Manes, l'offrande aux Dieux, l'offrande

Le Ràmàyana, le Mahàbhàrata citent des faits qui rentrent peu dans l'esprit de cette loi inique. L'analyse de ces épopées nous montrera la femme célébrant dans le sanctuaire domestique les rites sacrés, se retirant même avec son mari dans les forêts, unissant la piété de l'ascéte au dévouement de l'épouse, de la mère; parvenant enfin, par la sainteté de sa conduite, au Swarga, le ciel d'Indra.

Une nouvelle religion devait être plus libérale; nous l'étudierons ailleurs, dans les contrées où elle règne encore de nos jours; nous ne rappellerons ici que l'une de ses influences sur le pays où elle naquit sans s'y enraciner.

Le bouddhisme (1), cette expression de la révolte des trois dernières castes contre la longue oppression des brahmanes, ne pouvait, dans son œuvre d'affranchissement, oublier un sexe auquel le brahmanisme avait retiré, sinon dans ses mœurs, au moins dans ses lois, toute individualité en présence de la Divinité.

Aussi les femmes accueillent-elles avec enthou-

aux Esprits, les devoirs Bospitaliers. Mais le premier de ces devoirs religieux, qui consistait à réciter, à lire et à enseigner la sainte Érriture, étai-i-il enepre du temps de Manon preserti à la femme? Aucun accrement u'était pour elle accompagné de prièrex. Manon bin ordonne les abhitions, mais lui défiend d'eu prononcer les formules sacrées. Il menace de l'enfer la jeune femme qui sacrificrait au feu. Nous verrons cependant Sàvitri essayer de fléchir les dieux par ce sacrifice.

<sup>(1)</sup> Voir pour le bouddhisme les importants travaux de MM. Eugène Burnonf, Foucaux, Barthélemy Saint-Hilaire.

siasme le Bouddha, ce libérateur qui est aussi le leur.
Dans la tante qui l'a maternellement élevé, dans la digne et pure compagne qu'il a choisie, il trouve d'ardents disciples de sa doctrine. — Pendant son volontaire exil dans les forêts, ce sont de jeunes filles qui viennent le nourrir. — Pendant sa prédication, parfois si orageuse, alors que les portes de Bhadram-kara lui sont fermées, que les habitants de cette ville ont promis aux brahmanes de ne se point rendre à l'appel de celui qui veut les arracher à leur tyrannie, c'est une hrahmani qui, bravant les dangers, les oi-stacles, enfreint la première la défense établie, va se précipiter aux pieds de Bouddha et entraine à sa suite ses compatriotes.

Quand il expose le système d'idées contenu dans le lotus de la bonne loi, les six millé femmes auxquelles il a permis d'embrusser la même vie ascétique que les hommes, sont auprès de lui. Malheureusement, c'est en les arrachant à la famille qu'il leur accorde l'émancipation religieuse, qu'il en fait les apôtres de sa doctrine, les Bouddhas de l'avenir.

Cette doctrine, qui ne reconnait de vrai que la douleur, qui a ignoré Dieu, qui n'a pas cru à l'àme, cette désolante doctrine eut pour adeptes ceux qui, souffrant de la vie, croyant à la transmigration de l'âme, voyaient dans la destruction complète de l'être pensant et agissant le bonheur suprème. La vertu, la charité, tels étaient les moyens d'arriver à ce but; mais une vertu qui ne croit pas à elle-même, une charité qui, pour sauver l'homme, l'isole du monde, le fait sans cesse mourir à lui-même saus profit pour autrui! L'inaction était après tout la meilleure, la plus digne voie pour conduire au néaut, au Xirvâna!

Étrange aberration! La vie est un combat; ce n'est pas en fuyiaut qu'on en obtient le prix. L'homme ne se purifie-t-il pas, ne se fortifie-t-il pas par les luttes d'ici-bas, luttes généreuses qui aménent le triomphe de la justice et de la vérité? N'est-ce pas alors seulement qu'il a mérité, non, il est vrai; le repos du néant, mais celui de l'immortalité?

Une réaction éclata. La contrainte morale que s'était imposée le peuple lui fit regretter l'antique joug du brahmanisme : celui-ci reparut.

Aux severes prescriptions du bouddhisme, il substitua un culte qui, au lieu de dompter les passions,
en favorisait le développement. Les Hindous passèrent ainsi d'une extrémité à une autre sans pouvoir
jamais retrouver ce juste milieu où avaient vécu leurs
ancètres.

Le bouddhisme avait élevé à la femme un sévère piédestal : le krichnaïsme lui en dressa un autre qui la fit moralement déchoir.

Nous ue nous arréterous pas sur ce culte; mais nous emprunterous à l'un de ces monuments littéraires une légende cù la femme remplit par exception un rôle d'une austère beauté. Cet épisode est contenu dans le Bhàgavata-Pouràna (1), un des livres sacrés du brahmanisme renaissant qui furent spécialement rédigés pour les femmes et pour ceux que leur dégradation privait de la lecture des Védas.

Le moment de la cinquième incarnation de Vichnon n'est pas éloigné (2). Le dieu récompense la foi, l'amour du solitaire Kardauna, fils de Brahma, en promettant de naître ict-bas de la compagne de l'ascète.

Dévainti, fille de Manou, le premier homme, appelée à l'honneur de devenir mère d'un dieu, s'attire, par la grandeur de son caractère et la sévérité de sa conduite, la vénération du solitaire qui partage avec elle le don de la vue divine: « Tu es accomplie, lui « dit-il, jouis de ces perfections que tu dois à ta pro-» pre vertu....»

Sondain Dévahûti se transfigure. Sa beauté rayonne d'un éclat surlumain. Magnifiquement vêtue, couronnée de fleurs, suivie d'élégantes jeunes filles, elle

Le Bhāgavata-Pourāna, ou Histoire poetique de Krichna, traduit par M. Eugène Burnouf; Paris, Imprimerie royale, 1840 (Voir t. 1).

<sup>(2)</sup> L'incramation de Vichnou en Kapila est antérieure au Bouddha Siddhárnis; muis le Bhápayata-Pourina, John tonos avons extrait cet épisode, ayant été rédigé, dit son illustre traducteur M. Engine Burnouf, antérieurement au quatorzième siècle de notre rère, écat comme expression des meurs de cette deruière époque que nous avons placé ici un fait qui, dans Yordre chronologique, edit di tere cité plus haut.

monte avec Kardama dans un char magique qu'un signe du solitaire a fait apparaître.

Ce char, étincelant de pierreries, couvert de sovenses tentures, peuplé de blanches colombes et de cygnes à l'éblouissant plumage, transporte le couple saint dans toutes les régions du globe, et le ramenant à l'ermitage, lui sert encore d'habitation.

Neuf fois Dévaluiti devient mère d'une fille; mais au milieu des prestiges de sa férrique existence, au milieu mème des joies de la maternité, elle sonffre : elle comprend que Kardama ne se prête que momentamément aux jouissances terrestres, que bientôt il la quittera, et se livrera à la vie ascétique. Son mari parti, ses filles mariées, que lui restera-t-il, à elle qui déjà éprouve ce vide donloureux que laissent après eux les plaisirs matériels?

 Celui, » dit-elle à Kardama, » celui dont les actions n'ont pour but ici-bas ni le devoir, ni le déta-» chement, ni le culte du dieu dont les pieds sont » comme un étang sacré, celui-là, quoique vivant, » est déjà mort (1), »

Ému de sa douleur, le solitaire lui révèle les promesses de Vichnou. Consolte, Dévahûti se prépare aux grandes destinées qui l'attendent, par l'ardente pratique des pieux exercices que depuis longtemps elle a négligés.

<sup>(</sup>f) Livre III, chapitre xxIII.

Le divin mystère s'accomplit enfin. Vichnou descend sur la terre.

« Alors, » continue le poète sucré, » on entendit » dans le ciel des sons d'instruments sortir du sein » d'épais mages; les Gandharvas (1) chautèrent le » dieu, les Apsaras dansèrent de joie. On vit tomber » des fleurs divines que laissaient échapper les habitants de l'air; tont prit un aspect heureux, les points » de l'horizon, les eaux et les œurs (2). »

Brahma lui-nême se dévoile dans sa majesté aux regards de Kardama et de Dévahûti ; il adresse à la femme une promesse de régénération :

- a Le dieu aux cheveux d'or, aux yeux de lotus,
  a ayant sous les pieds l'empreinte du nymphéa, qui
  vient pour arracher la racine des œuvres au moyen
  de la science divine et humaine; le dieu vainqueur
  de Kaitabha (3), qui est, ô femme l'descendu dans
  tou sein, purcomrra la terre, après avoir tranché eu
  toi le mend de l'ignorance et du doute.
- » Chef des troupes de Siddhas (4), entouré des res-» pects des maitres de la doctrine Sankhya (5), il

<sup>(1)</sup> Musiciens célestes.
(2) Livre III, chapitre xxiv.

<sup>(3)</sup> Daitya ou Titan tué par Vichnon.

<sup>(4) «</sup> Siddha, personnage divin qui habite les airs et jonit de » pouvoirs surnaturels qu'il a acquis par ses austérités. » (M. Eo. LANCEMEAU, Hitopadésa.)

<sup>(5)</sup> Doctrine de Kapila.

recevra dans le monde le nom de Kapila, et fera
 croitre ta gloire (1).

L'auteur sacré, passaut sous silence l'enfance de Kapila, arrive sans trausition au moment où Kardama s'apprête au départ. Ses filles sont mariées; mais il laisse à sa femme un divin consoluteur : « J'exposerai à ma mère, » lui a dit le bieulteureux Vichnou, » j'exposerai à ma mère la science de l'Esprit » suprême, cette science qui éteint toutes les œuvres, » et par laquelle elle aussi s'affrauchira de toute » crainte. (2). » Et sur la foi de cette promesse, le solitaire se dirige vers les foréts.

Dévaluiti, dans sa soif de vérité, implore de son fils la grâce d'être délivrée des erreurs des seus, de vivre désormais par l'esprit, et Kapila lui expose sa célèbre doctrine.

Dans de longs entretiens, la mère, attentive, recneillie, reçoit de son fils les plus hauts enseignements de la philosophie et de la religion. Elle puise à cette source pure nue nouvelle force pour le bien, une nouvelle ardeur pour la vertu.

Quand Bhagavat (3) hii dit en terminant son œuvre de régénération :

« Je viens de t'exposer, femme respectable, cette » science qui est la vue de Brahma, science au moyen

<sup>(1)</sup> Livre III, chapitre xxIV.

<sup>(3)</sup> Ce nom signifie bienhenreux et s'applique à Vichnou.

• de laquelle on reconnaît la véritable essence de la « Nature et de l'Esprit; « alors, s'inclinant devant son divin maître, elle adore ce fils qui, en illuminant son âme des clartés de la vérité, en a fait à jamais disparaître les ombres de l'erreur. Elle quitte son char magique, revient sur terre pour prier et soufirir, et s'absorbant, comme le venlent les idées indiennes, dans la contemplation inactive, elle parvient à la délivrance finale. Son ûme, dégagée de la matière qu'elle a vaincue, s'élance radieuse vers les cieux, et son corps, qu'a purifié la pénitence, forme, en se dissolvant, une sainte rivière.

La femme sauvée de l'ignorance par un dieu, son fils, jugée digne d'atteindre aux dernières limites de l'intelligence humaine, quelle apothéose de son sexe dans le brahmanisme rajeuni!

## CHAPITRE DEUXIÈME.

## LA JEUNE FILLE ET LE MARIAGE.

Les Aryas : Pourquoi leur heoin d'une male posterité. — Comparaions inspirées par la jeune fille aux auteurs lu Véda, — Ses occupations pastorales. — Étaient-ce ses seules fonctions? — Mariage. — Choix d'un époux i bymne de Syávissva aux Marouts. — Dot : hymne de Cachivian. — Célébration du mariage : les noces de Sofuryà.

Société brahmanique : même désir de postérité mile, mobile différent. — Le uon d'une femme. — Sitence de Manou sur l'éducation de la jeune fille; les poèmes épiques et les œuvres dranatiques sont plus explicites. — Types charmants de jeunes filles dans les couvres sanavites. — Dévonement filla! Lopà-moudrà. — Mariages. — Castes mélées. — Choix d'un éponx demeuré le partage de la fille du kehattiva; s'exayambar de Drànpadi. Swayambara de Gopà, femme du Bouddha Siddhàrtha. — Rite des manviais génies. — Rite des sàntus. — Rite divin. — Rite de Brahma : Kardama et Devahhit! — Blite des Créateurs : Ràma et Sitá. — Rite des Gandharvas : l'égende de Sacountalà. — Rite de Richassas : enlèvement de Roukanis.

Quand la blauche famille aryenne s'avança dans le Saptasindon, ce ne fut pas sans lutte que la race jaune indigène, inculte dans ses mœurs, grossière dans ses penchauts, n'ayant aucune notion de la Divinité, subit l'ascendant de ces étrangers qui, fiers de la purcté de leur type, de la délicatesse de leurs gaûts, religieux d'instinct, fondaient leur autorité sur la noblesse de leur origine et la volonté des dieux.

Les Dasyous, si méprisés des Aryas, leur étaient cependant supérieurs en nombre. Aussi les conquérants renouvellent-ils souvent dans leurs hyumes cette ardente prière:

« Puissions-nous posséder une mâle famille! »

La naissance d'une fille trompait donc leur attente. Néaumoins l'enfant était traitée avec amour, abritée par la sollicitude de sa mère, par la protection de son père, et de ce frère que la langue védique nomme bhratri, soutien, titre dont la racine se retrouve dans la plupart des langues indo-européennes.

Les clautres du Véda évoquent souvent par des comparaisons touchantes on gracieuses le souvenir de ces adolescentes par lesquelles devait un jour se perpétuer leur race. Tautôt, dans un hyune à Indra, faisant allusion à cet échange de soins tendres et atteutifs qui curactérise les relations de famille et leur donne tant de force et de douceur, ils rappellent le besoin d'appui que, dans sa faiblesse, épronvela jeune fille, et le secours qui lui et dû: « Tel que » la fille piense qui habite avec son père et sa mère, « et attend d'enx la subsistance à laquelle son dé» vouement lui donne des druits, tel je viens te de» mander une part dans tes bienfaits (1). »

<sup>(1)</sup> Section II, lecture VI, hymne 1x.

Tantôt célébrant les attraits de l'Aurore, ils peignent ceux de la vierge :

« Ainsi qu'une jeune fille développant son voile, » l'Aurore se dore à nos yeux des splendeurs du

» tu accours vers le dieu du sacrifice (2). »

Selon la remarque de nos savants orientalistes, le nom qui designe la jeune fille, donhitri, mot dont les idiomes germaniques ont conservé la racine, indique sa principale fonction dans la famille védique: celle de traire la vache, l'animal sacré de l'Inde.

Était-ce la plus importante de ses occupations? Les soins matériels étaient-ils seuls son partage? On pourrait en douter, en lisant les hymnes du Véda qui sont attribués à des femmes, et qui supposent nne forte éducation morale et religieuse.

D'ailleurs, dans l'Inde primitive ou par le mariage, le plus impérieux devoir de l'homme dans une société naissante, l'Arya unissait en sa personne le pouvoir du sacrificateur à celui du chef de famille, la femme, appelée à partager cette double autorité, devait être préparée à la grandeur de sa mission.

Le Véda nous a laissé les détails les plus précis sur les incidents qui précèdent et accompagnent le

<sup>(1)</sup> Section II, lecture I, hymne I.

<sup>(2)</sup> Section 11, lecture 1, hymne tt.

lien nuptial, sur les cérémonies religieuses qui le consacrent.

La jenne fille est libre de choisir elle-même celui auquel elle unira son sort : cette particularité est dénotée par l'hymne de Syàvàswa aux Marouts (1).

Syaváswa était fils d'un prêtre attaché à la personne d'un roi, fait qui signale dans la période védique une époque où la distinction des castes tendait à vétablir par la séparation du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel.

Dans un sacrifice, Syàvàswa remarqua la fille de son souverain. Frappé de sa beauté, il rechercha son alliance, mais, trop panvré sans doute, il fut écarté.

Il sonffrait de ce refus, quand une princesse, Sasiyasi, le manda auprès d'elle. Parmi ceux qui, par leur rang, ponvaient aspirer à sa main, elle avait distingné le fils du roi Pouroumilha, et daus l'espoir de conclure l'union désirée, elle envoya Syáváswa à la cour de ce monarque.

Syàvâswa était poëte, il aimait : il rénssit dans sa mission.

Les nouveaux époux furent prodigues de bienfaits euvers l'ambassadeur dont la négociation avait amené leur mariage. Dans l'ivresse de sa reconnaissance, Syàvàswa célèbre magnifiquement la libéralité de la

<sup>(1)</sup> Section IV, lecture III, hymne xv.

princesse, et l'appui que trouvera son époux dans la fermeté de son caractère :

- s Sasiyasi, » dit-il, « m'u donné des tronpeaux de!
   vaches et de chevaux, avec cent chars. Pour l'époux
   recommandé par Syvaswa, elle est devenue un
   bras fort et puissant.
- » Différente des antres femmes , Sasiyasi s'est mon » trée plus générense qu'un homme qui n'honore
   » plus les dieux et qui est avide de ses richesses.
- Parmi les Dévas, elle distingue celui qui peut
  étre fatigué, pressé par la soif ou le besoin, et
  c'est sur lui qu'elle porte sa pensée.

Le bonheur du jeune couple lui fait faire un mélancolique retour sur lui-même, et son chant d'actions de grâces expire dans une suppliante invocation:

- « O Nuit, » ajoute-t-il, » porte mon hymne jus-» qu'au fils de Darbha. O déesse, sois comme le char » de ma prière.
- « Parle de moi à Rathaviti au moment où il ver-» sera la libation. Dis-lui que mon amour pour sa » fille n'est pas éteint. »

Ici, non-seulement la jenne fille n'est pas vendue à son fiancé, mais elle est dotée par son père ou son frère. C'est un fait rare dans l'antiquité, et qui prouve éloquemment que l'Arya comprenait la valeur morale de sa compagne et la dignité du mariage. Il n'y a pas ici, dans la femme, une matière que l'on vend, mais une aine qui se donne.

L'un des auteurs du Véda, Cakchivan, rend grace aux dieux des richesses que lui a values son union avec la petite-fille du roi Bhàvya (1).

Cakchivân rentrait dans sa famille après avoir terminé ses études, quand, fatigué du voyage, il se, reposa sur la route et s'endormit. A son réveil, il n'était plus seul. Le fils de Bhāvya, Swayana, était auprès de lui et l'invitait à monter dans son char. Bieutot, il lui offrait, avec sa fille Romasà, de l'or, de nombreux tronpeaux, des chars, des chevaux, et le ramenait à son père suivi d'une brillante escorte.

Cakchivan raconte à sa fainille les joies, les triomplies de sou voyage, et la jeune princesse, s'avançant à son tour vers son beau-père, lui adresse timidement la parole : «Il m'a acceptée pour femme, et je » tiens à lui comme l'écnyer au fouet qu'il serre dans » sa maiu. Mon époux m'accorde la jouissance de » mille biens précieux.

Daiguez me permettre de vous approcher. Ayez
 pitié de ma faiblesse. Je serai toujours Romasà,
 c'està-dire la brebis des Gandhàras (2).

Le mythe des noces de Soûryà qu'a récemment

<sup>(1)</sup> Section II, lecture I, hymnes IV el v.

 <sup>(2) •</sup> Le Gandhàra, que l'on identifie avec le Candahar, était
 • fameux par ses troupeaux. • (Note du traducteur.)

commenté M. Émile Burnouf dans son remarquable Essai sur le Véda, est un précieux tableau des cérémonies nuptiales des Aryas.

Pendant que dans l'enceinte sucrée, les prêtres évoquent Agni; que des plantes pressées par le mortier jaillit le soma, le chef du sacrifice attend auprès de l'antel l'arrivée des fiancés, et entonne l'hymne du mariage.

La jeune fille, suivie de ses garçons d'honneur, de la famille qu'elle quitte, de celle on elle entre, s'avance dans une pompe solennelle. Le poëte hi donne pour char la Prière, pour dais le Feu du sacrifice, touchaute image de la sainte consécration que reçoit son union. Ses amis se pressent dans l'enceinte; les chants sacrés éclatent sur son passage.

Au moment de la bénédiction ruptiale, le prêtre prononce le changement de destinée de la jenne fille : « Je l'enlève à l'autorité paternelle, pour la » remettre dans la dépendance d'un mari. Puisse-« Lelle, o bieufaisant Indra, être fortunée et avoir de » nombrenx enfants (1)! »

Les fiancés unissent leurs mains, et le chef du sacrifice rappelle à la femme les obligations religieuses que lui impose le titre de maitresse de maison.

<sup>(1)</sup> Rig-Vėda, section VIII, lecture III, hymne xiv. Hymne attribué à la fille de Savitri, une des formes du Soleil. Salbaració

« Que cette éponse soit heureuse, » dit-il après que la mariée a quitté ses parures virginales. « Appro-» chez d'elle, » continue-t-il, s'adressant aux assistants, « regardez-la. Faites-lui vos sonhaits, et » retournez dans votre demenre. »

Il accepte les ornements dont elle vient de se déponiller, et la purifie.

L'époux exprime en quelques mots le but moral du mariage : « Je prends ta main pour notre bonheur; » je veux que tu sois ma femme et que tu vicillisses » avec moi. »

Le prêtre adjure le jeune couple de s'attacher à jamais aux joies du foyer domestique : a Restez ici; » ne voins éloignez pas, passez ensemble votre vie; » henreux dans votre demeure et jouant avec vos » enfants et vos petits-enfants. »

Rien de plus auguste, dans sa forme un peu naïve, que l'allocution de l'époux à l'épouse : « Que le Chef

- « des créatures nous donne une race nombrense; » qu'Aryaman (1) prolonge notre vie. Eutre sons
- " d'heureux auspices dans la maison conjugale. Que
- » le bonheur soit chez nous pour les bipèdes et les » quadrupèdes!
- » Vieus, o désirée des dieux, belle au cœur ten-» dre, au regard charmant, bonne pour ton mari,

<sup>(1)</sup> Un des Adityas. Adityas : « Personnages mythologiques au » nombre de douze : ce sont les douze formes du Soleil, regardées » comme les fils d'Aditi. « (Note du traducteur.)

- » bonne pour les animaux, destinée à enfanter des
   » héros. Que le bonheur soit chez nous pour les bipè » des et les quadrupèdes! »
- Le prêtre, élevant de nouveau la voix, a des accents

d'une ineffable douceur et d'une exquise sensibilité, en appelant une dernière fois sur la jeune femme les bénédictions du ciel.

- « O généreux Indra, rends-la fortunée. Qu'elle ait « une belle famille, qu'elle donne à son époux dix » enfants! Que lui-même soit comme le onzième!
- Règne avec ton bean-pèré; règne avec ta belle mère, règne avec les sœurs de ton mari, règne avec
   ses frères.

Ponvait-on mieux exprimer que dans cet épithalaine la majesté du mariage, la sollicitude grave et tendre du fiancé, la bouté expansive de la jèune fille se répandant même sur les animaux; le dévouement de l'épouse, et la dignité de la femme?

Quand des éléments épars dans la famille védique se constitua la société brahmanique, le désir d'une mâle postérité fut aussi vif qu'autrefois; le mobile séul en avait changé.

A la notion sublime de l'immortalité de l'âme s'était jointe la désolante idée de la métempsycose. Par une touchante solidarité, les Hindous croyaient à leurs déscendants le ponvoir d'abréger leur expiation d'outre-tombe; mais un homme seul avait le droit d'accorder aux manes de ses ancètres cette supreme satisfaction, en célébrant en leur honneur le sacrifice funèbre.

Ce n'était donc plus le besoin d'un accroissement de force matérielle qui rendait si donce à l'Indien la naissance d'un fils, si amère celle d'une fille; c'était la nécessité d'être arraché aux angoisses de la vie future.

A défant d'un héritier mâle inunédiat, le fils d'une fille pouvait, il est vrai, être adopté par son grandpère dont il devenait le Ponttra, le sauvenr de l'enfer; mais que de difficultés pour ameuer un gendre à une complaisance contre laquellé se révoltait l'amour pateruel! Manou lai-même ne conseille-t-il pas it l'houme d'éviter l'alliance de la jeune fille qui n'a point de frère?

Manon, généralement sévère pour la femme, attendrit son langage, lorsque, conseillant le nom à donner au nouveau-né, il ajonte ceci :

Que celni d'une feume soit facile à prononcer,
 donx, clair, agréable, propice; qu'il se termine
 par des voyelles longues, et ressemble à des paro les de bénédiction (1).

L'influence bienfaisante, consolatrice, de la femme n'est-elle pas indiquée dans ces dernières paroles?

Mais dans ce code si rempli de minutienses pres-

<sup>(1)</sup> Livre II, cl. 33.

criptions sur la direction à imprimer à l'enfance de l'homme, du Dwidja (1), rien n'annonce que le législateur se soit préoccupé de l'éducation de celle dont il reconnaissait cependant l'ascendant moral, à laquelle il imposait dans l'avenir le devoir d'élever un fils.

Le peu de temps que passe dans sa famille la jeune fille, dont il permet le mariage avant même sa huitième année, explique en partie ce silence.

Dès lors les occupations pastorales ne sont plus le partage de la vierge. Le nom de douhitri la désigne encore; mais les épopées nous initient à l'élégance de ses habitudes; les œuvres d'une civilisation plus avancée célèbrent même la culture de son esprit, la variété de ses talents, sa supériorité surtout dans la peinture, dans cet art qui chez les Hindous est toujours resté enfant', mais dont certaines œuvres, naïves et originales, sont d'une extréme finesse d'exécution, d'une remarquable fraicheur de coloris.

Dans l'exposé du système dramatique des Hindous qui précède sa traduction du théâtre sanscrit, Wilson appelle l'attention sur une curieuse particu-

<sup>(1) -</sup> Le mot dwidja signifie ne deux foir, régénéré. On appelle dwidja tout homme des trois premières classes, brahmane, kehal-triya ou vateya, qui a été investi du cordon sacré. Cette investiture ou initiation constitue la seconde naissance des dwidjas. « (Losse-LESLOSCAMERS, Lois de Manou.)

larité. Le théâtre indien est le seul de l'antiquité qui admette dans les esquisses de la vie sociale les rôles de jeunes filles de haute naissance. Elles figurent, elles agissent dans ces scènes de mœurs auxquelles Kâlidàsa, Bhavabhoùti, ont douné l'empreinte de leur géuie, dans ces chefs-d'œuvre où les muaices du langage reflètent dignement les délicatesses de l'esprit et du œur.

Libres de leurs monvements, elles écoutent les discours des honnnes, sans que les bienséances leur permettent d'y répondre directement. Sacountalà et ses amies, nées dans les forêts, s'entretiennent, il est vrai, avec le roi Douchmanta; mais, selon la remarque de Wilson, Malati (1), Sâgarikà (2), élevés dans l'étiquette des cours, s'adressent généralement par l'organe d'un tiers à ceux qu'elles aiment, et osent à peine, tant est grande leur retenne, parler à haute voix devaut eux à leurs compagues.

L'imagination des poëtes indiens s'est plu à créer une foule de types de jeunes filles, ravissante galerie qui u'a d'égale dans nulle littérature de l'antiquité. Les épopées, les œuvres dramatiques nous les feront connaître. De ces figures douces ou sévères, calmes ou exaltées, pures et gracieuses toujours, s'eu déta-

<sup>(1)</sup> Héroîne d'un drame de Bhavabhoùti.

<sup>(2)</sup> Héroine d'un drame attribué à Sri Harcha déva, roi de Kachmir.

che une que nous a récemment révelée, dans une traduction de plusieurs fragments du Mahabbiarata, la plume éloquente d'un de nos plus savants orientalistes, M. Foucaux (1). Nous citerons ici l'épisode qui l'encadre, car il retrace l'héroïsme du dévoucment blial.

Agastya, le célèbre solitaire que chantent les épopées, Agastya, livré à la coutemplation, à l'ascétisme, ne s'était point marié.

Les mânes de ses ancêtres lui apparurent dans la triste position où les mettait leur manque de postérité. Ils lui dirent en termes navrants l'àpreté de leurs souffrances, et le supplièrent de les sauver en se mariant.

Agastya, l'homme du devoir, y consentit. Mais où crouver une femme digne de lui, digne de l'accompagner dans sa mission surlumaine? Il la cherche vainement. Alors, semblable au sculpteur, il enlève à chaque créature une de ses perfections, et en compose « une femme incomparable, » selon l'expression du poête.

Elle nait dans le palais du roi de Vidarbha, et le monarque, ravi de ses grâces enfantines, mande auprès de son berceau les brahmanes, qui la nomment Lópâmoudrà.

<sup>(1)</sup> Le Mahábbárata. Onze épisodes tirés de ce poème épique, traduits pour la première fois du sanscrit en français, par Pu. E. Foccaux; Paris, 1862. Benjamin Duprat. (Voir Ilvala et Vatapi.)

Vyàsa peint avec de saisissantes coulcurs la croissance de la jenne fille : « Donée d'une beanté su-» prème, » dit-il, « elle grandit comme un bouquet » de lotus dans les eaux, et bientôt comme la flamme » étincelante du fen. »

On l'environna de tous les prestiges de la royanté. Ceut jeunes filles et cent esclaves l'entouraient, la servaient. « Et., » continue le poête, « pendant » qu'elle était ainsi dans la fleur de la jeunesse, « douée de vertu et de modestie, pas un homme ne la choisit, par crainte du magnanime Agastya. Et » cette jeune fille, attachée à la vérité, plus belle que » les Apsaras elles-mêmes, réjouissait par sa vertu » son père et sa famille. »

Agastya juge le moment venu de rendre le repos aux ombres de ses aïeux; il quitte sa solitude, arrive au palais de Vidarbha, et demande au roi la main de sa fille.

Le monarque frémit à l'idée d'uuir la vierge parée des charmes de la jeunesse, élevée dans les jouissances d'unc princière existence, au sévère pénitent, habitant les forêts incultes et sauvages; mais le pouvoir du brahmane, ce pouvoir qui fuit trembler Indra même, le repuplit de terreur.

Plongé dans une cruelle alternative, il se rend chez la reine, l'avertit du danger qui menace leur eufant, et ajoute avec effroi : « Ce grand et puissant » sage irrité me consumera du feu de sa malédiction!» Lópamoudra a entendu ce cri d'angoisse; l'élan de son cœur lui a dicté son devoir. Elle s'avance :

« Ne te mets pas en peine à cause de moi, roi de » la terre, » dit-elle, « accorde-moi à Agastya, con-» serve-toi par moi, ô mon père! »

Le mariage s'accomplit. D'après l'ordre du solitaire, la nouvelle éponse remplace sa somptueuse toilette par les vétements des pénitents. Elle suit son mari dans les forêts, et trouve dans l'austère pratique du bien, dans le sainte affection d'Agastya, la récompense de son noble sacrifice.

Ce récit, qui exalte la sainteté de l'union plus tard illégale d'un brahmane et d'une fille des Kehattriyas, semble apparteuir à une époque antérieure à Manon.

Le mariage qui perpétue les castes, risque aussi de les confondre en les mélant. Frappé du danger qui menaçait de détruire par sa base la constitution brahmanique, Manou ordonne à l'Hindou d'éponser une femme de son rang. Lui défendant énergiquement de chercher sa compagne dans une caste supérieure à celle où îl est né, il lui permet de s'unit, dans un second mariage, à une jeune fille d'une condition inférieure à la sieune; mais les enfants issus de mésalliunces forment ces classes mélées que frappe si cruellement le mépris du législateur (1).

<sup>(1)</sup> Dans l'antique Râmâyana, quand le jeune brahmane Rishyaçringa a épousé la princesse Çântâ, le père de Rishyaçringa purille son fils de cette infraction de la loi.

Le Swayambara, c'est-à-dire le choix d'un époux, est demeuré le privilége de la fille du Kchattriya. Tantôt, dans les fêtes brillantes d'un tonruoi, elle promet, comme Pénélope (1), su main au dompteur d'un arc difficile à ployer, et devient le prix de la valeur; tantôt, dans une fastueuse assemblée de guerriers, de même que sa sœnr des Gaules, elle désigne celui dont elle agrée la recherche. Dans ces deux circonstances, elle offre à son fiancé, non la conpe celtique, mais sa propre couronne.

Plusieurs de ces solennités sont célèbres dans les fastes de l'Inde; mais mille part l'imagination orientale ne s'est mieux déployée que dans le récit du Swayambara de Drinpadi, dont MM. Pavie et Sadous nous ont donné d'élégantes traductions (2).

Les Pândavas, ces princes fugitifs dont le Muhâbhârata raconte la dramatique histoire, les Pândavas, errant sons l'habit de brahmanes, sont attirés chez les Pântchâliens par l'annonce du Swayambara de la fille de leur souverain, la belle et intelligente Drâupadi.

Monarques et princes se pressaient dans la royale

<sup>(1)</sup> C'est à M. Ditandy que nous devons ce rapprochement entre la reine d'Ithaque et les princesses de l'Inde. Voir sa remarquable thèse: Parallèle d'un épisode de l'ancienne poèrie indienne avec des poèmes de l'antiquité classique; Paris, 1856.

<sup>(2)</sup> Fragments du Mahabhárata, traduits en français sur le texte sanscrit de Calcutta, par Tu. Pavie, 1844. Fragments du Mahábhárata, traduits du sanscrit en français, par A. Sanors, 1858.

résidence; mais à leur luxe, à leur puissance, le roi opposait en lui-même la misere si hérofquement supportée des Pàudavas, dont il ignorait cependant l'arrivée dans sa capitale. Ardjonna surtout, le plus sympathique des cinq frères, lui était cher par sa brillante valeur; et lorsqu'il promit la main de sa fille an guerrier capable de manier un arc d'une force prodigieurs, la vigueur, l'adresse du jeune prince, lui étaient connues.

L'ne place décorée d'arcs de triomphe, de festons et de guirlandes, doit servir de théâtre aux exploits des prétendants. Les monarques entrent dans les palais qui la bordent, constructions sveltes et élancées dont les dômes blancs, entourés de balustrades d'or, couverts de perles, semblent se détacher de l'azur, et font scintiller la lumière intense de l'Orient.

Ils se placent sur les trônes qui leur sont destinés dans ces demeures parfunées, résonnantes de l'écho des instruments, tandis que les Pàndavas se cachent au milien des brahmanes sur les estrades où se presse le pemple.

Quinze jours s'écoulent et voient se renouveler de somptueux divertissements. Au seizième jour, Drâupadi apparaît.

La finesse, la régularité de ses traits, signes caractéristiques de la famille aryenne, contrastent avec la couleur de son teint, qui rappelle celui de l'indigène et lui donne le surnom de Krichna, la noire. Couverte de pierreries, elle entre dans l'enceinte, et, d'un geste royal, couronne d'une guirlande d'or sa tête charmante.

L'oblation au feu ouvre la cérémonie. Les tambours battent, les fanfares éclatent; puis tout se tait, et Dhrichtadyounna, frère de Draupadi, tenant sa sœur par la main, s'avance, montre aux prétendants le but à atteindre et le prix à conquérir.

Présentant ensuite à la jeune fille la plupart de cenx qui briguent son alliance, il ajoute : « Cenx-ci, » et d'autres en grand nombre, rois de pays divers, » Kchattryade ausissance, célèbres daus le monde, » sout rénnis ici à cause de toi, à bienhenreuse! »

La lice est ouverte. Exaltés par la heanté de Dràupadi, les princes s'y précipitent, palpitants d'espoir, bouillonuants de colère. Ce n'est plus la marche solennelle d'un cortége de rois, c'est la course rapide, tumultueuse, désordounée, de rivaux en présence.

« Krichna pour moi! » c'est leur cri de guerre. Vyàsa, fidde à l'habitude qu'avaient les races indoeuropéenues de mèler activement la Divinité aux luttes des hommes, peint les dieux attentifs à cette scène, leurs chars de guerre sillonnant les cieux.

Cependant l'arc fatigne les bras les plus robustes et demeure inflexible. Enfin se présente Karna, le fils du Soleil et de Kounti, le frère même des Pândavas. Mais sa mère seule connaît son origine, et aux yeux de ses frères mêmes il n'est que le fils d'un cocher, d'un Souta (1).

Saisissant l'arc, il le fait céder à sa puissante étreinte; mais Dr'aupadi, la noble fille des Kehattriyas, frémit à l'idée d'altérer la pnreté de sa race. Dédaigneuse, elle s'écrie : « Je ne choisis pas le Soûta. »

L'arc échappe aux mains de Karna, un umer sonrire glisse sur ses lèvres, et son regard s'élevant vers le Soleil semble prendre à témoin l'auteur de sa naissance.

De vains essais out suivi la tentative du héros. Soudain Ardjouna descend dans l'arène.

Une grande agitation accueille ce mouvement. L'habit d'Ardjouna trompe tous les regards. Comment nn hrahmane ose-t-il concourir aux jeux réservés aux guerriers? Comment, jenne et exténné sans doute par les austérités, expose-t-il par un insuccès probable son caractère sacré aux risées de la foule?

Les brahmanes, fiers d'une entreprise qui honore un des leurs, en prédisent le succès. Celui qui a su se vaincre soi-même n'a plus d'obstacles à redouter.

Les railleries des uns, les encouragements des autres, n'effleurent pas la sérénité d'Ardjouna. Avec la calme et confiante assurance qu'inspire à l'homme

Les soutas étaient issus du mariage illégal d'une brahmani et d'un kehattriya.

le sentiment de sa force, il saisit l'arc..... Il a

Le ciel même sourit à cet exploit, et répand ses fleurs sur le jenne héros; les poêtes exaltent son triomphe. Le son mélodieux des instruments, les chants d'allégresse accompagnent leur voix, et se mélent aux cris de rage des rois vaineux, aux cris de victoire des brahmaues délirants de joie et d'orqueil, aux acclamations enthousiastes du peuple.

« Gependant, ajoute l'anteur épique, ayant aperça le but atteint et regardé le vainqueur semblable à « Indra, Krichna prit la blanche guirlande et s'ap- » procha da fils de Kount avec un somire, et prenant « celle qu'il venait de gagner dans la lice, salné par « les brahmanes là présents, Ardjouna, qui avait « accompli une œuvre inimaginable, sortit de l'en- « ceinte, suivi de son épouse (1). »

Ce tableau ne nous rapelle-t-il pas tout un chevaleresque passé, et, à part la coulen locale, notre moyen âge ne reproduira-t-il pas sonvent cette scène d'une épopée indienne datant de trois mille ans?

Le mariage de Gopă avec Siddhārtha, le prince qui devait être le célèbre Bouddha, fat précédé d'incidents qui jettent une vive lumière sur la transformation qu'avaient subie les mœurs au sixième siècle avant

<sup>(1)</sup> Traduction de M. Pavie.

notre ère, tout en conservant certaines traditions du passé.

Dans son beau travail sur le Bonddha et sa religion, M. Barthélemy Saint-Hilaire a rappelé cette phase de l'existence du grand réformateur.

Le roi Gouddhodana, père de Siddhirtha, voyait avec douleur l'irrésistible vocation qui entrainait l'héritier de sa couronne vers la vie contemplative, quand les principaux vieillards des Gâkyas(1) le supplièrent de prévenir la fuite imminente du jeune prince en lui choisissant une compagne. Il y consentit et les délégua auprès de son fils.

Siddhàrtha, après de mures réflexions, comprit que les devoirs de l'homme marié se pouvaient allier aux sévères occupations du philosophe. Il céda.

Violant dés lors la loi brahmanique, il se déclara disposé à rechercher, même parmi les Çoùdras, la compagne douée des qualités morales qu'il exigeait.

Le pourohita, le prêtre domestique attaché à la famille royale, compara vainement les jeunes personnes qui se présentèrent à lui, au portrait idéal qu'avait tracé Siddhàrtha. Enfin, une fille des Çâkyas, nommée Gopà, avoua ingénûment qu'elle croyait posséder les vertus qui devaient fixer le choix du prince. Elle plut à Siddhàrtha et au monarque, mais le père de Gopà, témoin de l'apparente inaction de

<sup>(1)</sup> Le roi Çouddhodana appartenait à la famille des Çâkyas.

l'héritier du trone, refusa de l'accepter pour gendre avant d'avoir épronvé les talents que le prince cultivait dans l'ombre.

« Le royal-jenne homme, » dit-il, « a vécu dans » l'oisiveté au milieu du palais, et c'est une loi de » notre famille de ne donner nos filles qu'à des » hommes habiles dans les arts, jamais à ceux qui » y sont étrangers. »

Il établit donc un concours, et Siddhartha dut entrer en lice avec cinq cents jeunes gens des Gâkyas.

Ce mode de Swayambara ent un caractére plus élevé que les cérémonies de ce genre dont les épopées ont conservé le souveir. Les princes luttérent entre enx, non-sculement d'adresse et de vigneur physiques, mais encore de savoir et d'intelligence; et dans les exercices du corps aussi bien que dans ceux de l'esprit, Siddladrha vainquit ses rivaux.

- « La belle Gopà, » dit M. Barthélemy Saint-Hilaire, « fut le prix de son triomphe; et la jeune fille, » qui s'était crue digne d'un roi, fut déclarée la pre-» mière de ses épouses. »
- Le caractère religieux-du mariage védique se modifia dans la société brahmanique. Tout en ne considérant comme indissolubles que les unions sanctionnées par l'autorité sacerdotale, tout en jugeant cette consécration indispensable au bonheur des époux,

Manou n'accorde de valeur légale qu'aux fiançailles contractées avec l'assentiment du père ou du frère de la jeune fille.

Mais les mœurs primitives des Aryas se reflètent dans la répulsion qu'inspirait à leurs descendants l'achat d'une épouse. Parmi les luit modes de mariage énoncés par Manou, le législateur attribue aux mauvais génies l'union basée sur une vente; permettant toutefois au père d'accepter de son gendre une ou deux couples d'animaux destinés, soit à être sacrifiés aux dieux, soit à être vemis à sa fille, il place sous le patronage des Saints l'alliance qui suit cet houmage.

Le mode de Brahma, celui des Créateurs, celui des Gandharvas on musiciens célestes, celui des Ràkchusas ou Géants, trouvent dans les poëmes épiques d'intéressantes applications.

Le plus auguste de tous est celui de Brahma; le législateur l'élève même au-dessus du mariage divin, dans lequel, au milieu même d'un sacrifice, un père donne sa fille à l'officiant.

Selon le mode de Brahma, le père, après avoir accordé à sa fille une robe et des parures, l'unit à l'homme instruit et religieux auquel il l'a offerte de son propre mouvement. Ce mariage rappelle celui de Cakchiván et de Romasà, que nous avons cité à l'époque védique. D'après une légende relativement moderne, ce fut ce rite qui présida au premier hyménée

célébré sur terre entre le saint anachorète Karduma et cette Dévahûti dont nous avons dit ailleurs (1) la divine maternité.

Kardama vivait dans son ermitage, adorant Bhágavat, le dieu qui lui avait promis de le choisir pour père ici-bas, quand Munou Swáyambhouva, le premier homme, le premier roi, le visita, entouré de sa famille, et lui adressa, après l'avoir noblement loué, ces suppliantes paroles :

- « Daigne, ó solitaire, écouter avec compassion le » discours d'un père malheureux dont le cœnr est
- tourmenté par l'affection qu'il a pour sa fille.
  Celle que tu vois ici, c'est ma fille, la sœur de
- Priyavrata et d'Onttânapâda; elle cherche un mari
   qui soit son égal par l'âge, le mérite et les qualités.
- » Elle n'a pas plutôt en appris par Nârada quels
- étaient tes mérites, la connaissance que tu as du
  Véda, ta beauté, ta jeunesse, tes qualités, que
- » son cœur s'est anssitôt fixé sur toi.
- » Accepte donc, chef des brahmanes, cette femme » que je t'offre avec foi, car elle est capable de t'as-
- » sister d'une manière convenable dans les devoirs
- » d'un maitre de maison (2), »

Elle était en effet digne du vertneux Kardama, la pure jeune fille qu'attirait ainsi la beauté morale.

<sup>(1)</sup> Voir chapitre Ier.

<sup>(2)</sup> Bhagavata Pourana, liv. III, chap. xxII.

L'auachorète a reconnu en elle la compagne que lui avait annoncée Vichnou; il accepte avec respect l'honneur de son alliance, et un sourire de bonheur illumine son sévère visage.

Après le mariage; après les dons prodigués au jeune couple par la nière de Dévahûti, vient l'heure de la séparation, et le poëte en a rendu les déchirements avec la plus touchaute expression:

- Après avoir, » dit-il, » donné sa fille à un
   homme digne d'elle, le monarque, libre de toute
   inquictude, la pressa dans ses bras, le cœur agité
   par le regret de la quitter.
- Mais incapable de se séparer d'elle, versant des larmes à plusieurs reprises, lui disant : Chère enfant, toi que j'aime! il baignait la chevelure de sa fille des pleurs qui tombaient de ses yeux.

Qu'elle est vraie, cette donleur d'un père laissant à jamais peut-être derrière lui l'enfant qu'a sans cesse abritée son amour! Et combien naturellement se mêle à cette amertume l'intime satisfaction d'avoir assuré par ce cruel sacrifice un avenir dont il a répondu!

- Le rite des Créateurs est accompagné d'incidents d'un charme moins intime peut-être, mais d'un caractère plus imposant.
- « Quand un père, » dit Manou, « marie sa fille » avec les hommes convenables, en disant : « Pra-

- « tiquez tous deux ensemble les devoirs prescrits, »
- ce mode est déclaré celui des Créateurs (1). »

Le héros du Râmâyana fut ainsi uni à la fille du roi du Vidéha (2).

Quand Râma cut par sa valeur mérité la main de la belle Sita, n'osant contracter ce mariage sans l'assentiment de son père, il ne voulut pas offiri les libations d'eau que prescrivait le rite des fiançailles.

Devant la résolution si nettement exprimée du prince que devait illustrer son attachement au devoir, Djanaka, le souverain du Vidéha, n'hésita pas : dépéchant une ambassade au roi d'Ayodhyà, Daçaratha, père de Ràma, il priait son futur allié de sanctionuer de sa présence l'union de leurs deux enfants, de se faire accompagner de ses brahmanes et escorter de son armée.

Daçaratha s'est rendu avec empressement à la cour vidéhaine; le saint Vaçishtha, interprète des rois d'Ayodhyà en ce qui concerne les devoirs légaux, et Djanaka, parlant en son propre nom, ont exposé l'ancienneté de race, l'égalité de noblesse des fiancés; les mariages d'une sœur et de deux cousines de Sità avec les trois frères de Ràma ont été décidés; le sacrifice aux mânes des aïenx a été accom-

<sup>(1)</sup> Livre III, çl. 30.

<sup>(2)</sup> Le Vidéha est la province actuelle de Tyrhout.

pli par le roi d'Ayodhyà : le jour de l'hymen est arrivé.

La cérémonie nuptiale offre une curieuse particularité. Daçaratha, marchant à la suite des brahmanes, accompagné de ses quatre fils qui déjà ont courbé leurs fronts sous les bénédictions qui précèdeut le mariage, Daçaratha n'ose franchir le seuil du palais de son royal allié:

« Nous voici venus, » dit-il an monarque vidéhain, « ràdjā, sur la tête duquel pnissent les félicités » pleuvoir, uons voici venus près de toi ponr accom-» plir les mariages. Veuille, les faits attentivement » considérés, uous accorder entrée chez toi.

Tous tant que nous sommes ici, nous et nos
 parents, nous sommes à tes ordres. Procède, ainsi
 que l'exige la dignité de ta race, à tous les détails
 de la cérémonie nuptiale.

«Hé! » répond avec étonnement Djanaka, «quels «gardes y a-t-il à mes portes? De qui est-ce qu'on » observe ici les ordres? Quelle hésitation est douc » la tienne quaud tu es chez toi? Pas d'appré-» heusion!

Déjà au lien où se célébrera le sacrifice, vouées
 à la félicité par les formules dont émane la joie,
 sont arrivées mes quatre vierges, resplendissantes
 comme de vives flammes.

» Je suis tont prêt et j'attends, debout à côté de » ces autels, ô grand prince! Écurte tous les obsta» cles, Indra des rois. A quel propos est-ce que tu » tardes (1)? »

Le roi d'Ayodhyà et son cortége s'avancent. La cérémonie revêt alors une teinte plus touchante et plus solennelle. Le poête comprend l'émotion de ce moneut où le père, abdiquant ses droits sur ses filles, rappelle à ses gendres les devoirs imposants de leur nonvelle situation. Il y a dans les paroles du roi du Vidéha un mélange de tendresse et de majesté admirablement approprié à cette auguste fête. Il interpelle d'abord Râma:

« Approche-toi le premier de l'autel. Voici ma fille » Sità qui va devenir ta compagne dans toutes les » obligations de la vie. Prends sa main en ta main,

» ô prince, la joie de Raghou (2). »

Le monarque unit successivement les quatre couples : « Nobles princes, » dit-il, « qui vous unissez à » des épouses de votre rang, accomplissez tons, fi-

- » déles aux saintes observances et dignes de votre » race, les obligations qui vous incombent; et puis-
- » race, les obligations qui vous incombent; et puis-» sent toutes les félicités être sur votre tête! »

La consécration religieuse termine la cérémonie. Pendant que les fils de Daçaratha unissent leurs mains à celles de leurs compagnes, un brahmane prononce sur les quatre couples les paroles de béné-

Le Râmâyana, Adikanda, traduit par M. Val. Parisot, chapitre Lxxv.

<sup>(2)</sup> Un des ancêtres de Rama.

diction (1); puis les nouveaux époux, s'approchant du foyer, saluent trois fois Agui. Ici encore, avec le naif enthousiasme des premiers âges, le poète fait célébrer aux cieux mêmes les fêtes de l'hymen: « Il » semblait, » dit-il, « que pour le mariage de ces » chefs de Raghon tout devint merveille. »

Après le départ des quatre couples, et pendant que Daçaratha est encore l'hôte de Djanaka, des dots fécriques lui sont remises par le roi di Videha. Troupes, chars, or monnayé, lingots, pierreries, vétements précieux, témoignent d'une époque où le luxe ajontait dejà son prestige à celni de la puissance, tandis que le don d'une prodigieuse quantité de vaches rappelle les occupations pastorales des Aryas.

Deux modes de mariage étaient permis à la custe guerrière des Kchattriyas; celui des Gandharvas, l' l'union formée sans témoins par le vœu mutuel des deux fiancés, et celui des Ràkchasas, le mariage par enlèvement.

<sup>(1)</sup> La cérémonie de l'union des mains n'était preserire qu'aux fiancés de même caste. « Une fille de la classe militaire qui se ma-rie avec un brahmane doit tenir une fléche, à laquelle sou mari doit en même temps porter la main; une fille de la classe commercante, ei de pouse un brahmane ou un kchattrya, doit tenir un aiguillon; me fille soudrà, le bord d'un manteun, lorsqu'elle a'unit - à un homme de l'une des trois classes supérieures. » (Lois de Manou, jivre III, el. 44.)

Le premier de ces rites sert de base à la légende de Sacountalà, si poétiquement racontée dans le Mahābharata. Cet épisode inspira, plusieurs siècles après, à Kālidāsa, un drame d'un sentiment exquis, d'un art consommé.

On s'accorde généralement avec notre illustre poête, M. de Lamartine, à trouver dans l'original un caractère plus héroïque, une touche plus vigoureuse. La cour de Vikramàditya, les raffinements d'une civilisation parvenne à sa maturité, se reflètent dans l'œuvre de Kàlidàsa; la luxuriante nature de l'Inde, les mœurs délicates et fortes des Aryas, le souffle poissant des premiers âges enfin, animent le récit du poête épique et hi communiquent un inexprimable attrait.

Cette légende a naguère été traduite avec un charme infini par M. de Chézy (1); mais nous suivrons surtout ici la version plus littérale qu'en a donnée M. Nève dans ses brillantes Études sur les portraits de fenumes du Mahábhárata (2).

An début de l'épisode, Donchmanta, prince renoumé par sa vaillance et son équité, se livre à l'une de ces chasses qui, dans les forêts de son

<sup>(1)</sup> A la suite de sa traduction de la Reconnaissance de Sucountulé.
(2) Det portraits de fremmes dans la poésie épique de l'Inde.
Fragments d'études morales et littéraires sur le Mahábhárata, par Frixx Nève; 1858.

royaume, peuplées d'animanx féroces, étaient par leur dauger même d'un singulier attrait.

Nons ne suivrous pas Vyása (1) dans ces scènes de carnage où le rugissement du lion répond au bruit menaçant de la chasse royale. - Le tableau change, et nons entrons avec Donchmanta dans une seconde foret où se déroule un de ces paysages dont le calam d'un poëte de l'Inde peut seul reproduire le séduisant coloris. Ici, le pipala, le fignier des pagodes, et l'arbre des Banians, le figuier du Bengale, jetant au loin leurs branches et leurs rameaux, les implantant dans le sol, forment ces jongles immenses, vontes de feuillage, de fruits et de fleurs, qui tamiseut les rayons éblouissants du soleil des tropiques. Plus loin, sur les bords d'une rivière que pareourent majestneusement les cygnes, se déploie dans un riant bocage l'ermitage du grand anachorète Canwa, asile de piété et de seience dout le calme n'est troublé que par le murmure de la prière et les plus donces voix de la nature.

Le monarque, délicieusement impressionné par la paisible beauté de ce site, pénétre dans la demeure du solitaire. Cauwa ne répond pas à sa voix; mais une jeune fille, dont les grâces resplendissent sous le valkala, le vétement d'écorce des pénitents, s'offre



<sup>(1)</sup> Le poète à qui l'on attribue la compilation des Védas et la composition du Mahâbhárata:

aux regards surpris de Douchmanta. En l'absence de son père, elle s'acquitte avec la plus aimable modestie des devoirs de l'hospitalité envers l'étranger dont elle a reconan le rang suprème.

Le roi la presse de questions. Comment le séjonr d'une forêt, d'un cruitage, la dérobe-t-il an monde?

La jeune fille hii dit sa naissance. Fille de la nymphe Ménaka et de Viswamitra qui avait quitté la carrière militante du Kchattriya pour la vie contemplative du Brahmane, elle a été abandonnée dans ces bois par sa mère. Son premier bercean a été une couche de verdure parfumée de fleurs; les arbres entrelacés jetaient leur ombre sur l'enfant et l'abritaient de leur sombre feuillage; les oiseaux, les Saconntas l'endormaient de leurs chants, la caressaient de leurs ailes.

Canwa aperçut auprès de son ermitage l'enfant deliassée; il la prit dans ses bras, et en mémoire des Sacountas, il nouma Sacountalà leur petite protégée.

L'austère anachorète s'occupa avec amour de l'éducation de sa fille adoptive. En grandissant, Sacountala repandait dans la sévère demeure le rayonnement de sa jeunesse, et entourait Gauwa d'une reconnaissante et respectueuse affection.

<u>Douchmanta</u> ne vit dans ce récit qu'un détail :
 Sacountalà était de la race des Kehattriyas.

« D'après ton langage, o femme excellente! il

est clair que tu es. fille d'un rois deviens mon épouse, femme gracieuse, et dis-moi ce que je dois faire pour toi! Aujourd'hui même je t'apporterai un collier d'or, de riches vêtements, des boncles d'oreilles étincelantes d'or et de pierreries les plus rares provenant des contrées lointaines; des joyaux, gracieux ornements de la poitrine, ainsi que de riches fourrures. Consens à être mon épouse, et tout mon royaume t'appartiendra. Unis, vierge timide, unis tes jours aux miens par le lieu nuptial des Gandharvas : car de toutes les manières de serrer les nœuds de l'hymen, celle des "Gandharvas est réputée la meilleure."

Sacountalà supplie le prince d'attendre l'arrivée de Canwa. Elle ne veut pas contracter sans l'assentiment de son-bienfaiteur une union qu'il approuvera sans donte, qu'il consacrera avec joie.

Le roi persiste dans sa résolution: « Une âme, « dit-il, s'unit par l'amitié à une autre; une âme » trouve sou refuge dans une autre; une âme se » donne elle-même à une autre, telle est la règle que » trace pour toi la loi divine. »

Sacountalà cède, mais à une condition : le fils qui naîtra de leur mariage sera l'héritier du trône. Le roi promet tout, et les fiancés unissent leurs mains sons le regard des dieux.

Douchmanta quitte sa jeune épouse après lui avoir promis de la faire chercher solennellement. Saconntalà est seule et troublée. Pour la première fois, elle redoute le retour de son père; pour la première fois, elle n'accourt pas un-devant du vieillard pour l'alléger de son fardeau de fruits. Mais Ganwa arrive, souriant, inspiré: «Bienheurense, lui dit-il, « l'union que tu as contractée unjourd'hui de toimeme sans me consulter n'a rien de contraire à la loi divine. Certes, le mariage nommé Gandharva « est le plus convenable pour l'ordre des guerriers.

Donchmanta, que tu as pris pour époux, ó Sacountala, est le meilleur des hommes, doué de
vertu religieuse et de grandeur d'ame. Tou fils,
chef d'une grande race, redontable par sa force,
aura en sa puissance ce monde tout entier auquel
 l'Océan sert de limite.

Rassurée, joyense, Sacountalà prodigue à son bienfaiteur les soins caressants dont elle n'avait d'abord osé l'entourer. Elle prie le saint anachorète de bénir celui auquel elle a engagé sa foi, et quand Canwa, accédant à son désir, laisse à son choix la grace qu'il accordera au monarque, la noble jeune femme sonhaite que la race royale, toujours heurense, soit à jamais fidèle un devoir.

Mais de longs jours s'écoulent, et le roi ne revient pas. Un fils est né à Sacountalà, et manifeste en grandissant les penchants héroïques de sa race; Canwa se décide alors à faire reconnaître à la mère le titre de reine; à l'enfant, celui de roi de la jennesse.

Les disciples de Canwa accompagnent Sacountalà et son fils à Hastinapoura, résidence de Douchmanta; ils la conduisent au palais, l'introduisent à l'audience publique du souverain, et jugeant leur mission accomplie, croyant avoir assuré le bonheur de la fille de leur maître spirituel, ils retonment à l'ermitage.

Pendant ce temps, Sacountalà rappelle au roi ses promesses; mais, à cette femme tenant dans ses bras un enfant, le saluant des nouis d'époux et de père, Douchmanta ne répond qu'un mot : « Je ne » m'en souviens pas ! »

Le regard étincelant, la lèvre frémissante, Saconntalà, déchirée par la douleur, mais exaltée par l'indiguation, s'adresse au monarque avec l'autorité de l'ascète, la majesté de l'épouse:

• Toi qui connais la vérité, ó grand Roi, comment • se fait-il que tu oses soutenir saus crainte ne pas • me connaitre, aiusi que le ferait un homme vulgaire et de sentiments bas?... Je suis senl, as-tu • pensé peut-étre? mais tu ne sais pas ce que c'est • que la conscience, ce sage des anciens jours, qui a • connaissance de toute action mauvaise, et en pré-• sence de qui tu commets l'iniquité! L'homme qui • fait le mal se prend à dire : Personne ne me voit! • Mais les dieux le voient, et son propre juge, l'homme

» Mais les dieux le voient, et son propre juge, i nomm » intérieur, le voit aussi! »

Nons ne citerous pas ici l'admirable discours que le poëte place dans la bouche de son héroïne et qui a pour objet la glorification de la femne; c'est dans l'étude spécialement consacrée à l'épouse que nous rappellerous ces pages, qui expriment éloquemment la vénération de l'Hindou pour la mère de ses enfants.

Donchmanta parait insensible aux accents sévères, passionnés, émouvants, de Sacountalà. En vain essayant de surprendre en lui le tressaillement de l'amour paternel, elle tend vers lui çet enfant au doux sourire, au naif et affectueux regard: Donchmanta la raille et l'insulte.

« Je ne reconnais pas le fils que tn as mis au » monde, Sacountalá! Les femmes ont en partage » l'art de feindre: qui ajouterait foi à ton laugage?... » Je ne te reconnais pas; laisse-moi. »

Au nom de la vérité, la jenne femme adjure le roi de renoncer à son système de dénégations. « Une » parole vraie! « dit-elle. « On peut douter, o prince, » si elle n'égale pas en efficacité la lecture entière » des Védas on la pratique de se baigner dans les » saints lieux de pèlerinage! La vérité, c'est la première des vertus!..... la vérité, c'est le Brahma » suprème!..... Ah! ne viole pas, o roi, cette loi » sonveraine!..... tiens-toi lié à la sincérité de tes » promesses. Mais si tu restes attaché au mensonge,

si tu deviens infidèle à la foi jurée, oui, je pars à » l'instant, je me retire de moi-même; car personne » ne s'approcherait encore d'un homme tel que » toi!....

» Au reste, apprends-le, Douchmanta, même » sans ton secours, mon fils régnera un jour sur le » monde qui étend ses frontières jusqu'anx quatre » mers, et qui a pour couronnement le glorieux » Méron, le roi des montagnes! »

Après ce fier défi, Sacountalà partait.... Une voix qui n'appartenait pas à la terre l'arrèta..... C'étaient les dieux qui témoignaient pour elle.

Protége ton fils, o Douchmanta, disnit cette voix; protége ton fils et honore sa mère. Sacountain a dit » la vérité; tu es le père de cet enfant; et comme » c est par notre intervention qu'il va croitre à l'abri de ton trône, tu lui imposerus le nom de Bharata (1) » (le protégé). »

Le roi, laissant alors éclater l'émotion que depuis le commencement de cette scène il s'efforçait de dominer, s'écrie avec bonheur :

« Écoutez, ó vons, hommes sages, le langage que » m'a temu l'envoyé des dieux! Cet enfant, je le reconnais, moi aussi, pour mon fils. Mais si je l'avais » aussitôt reçu comme mon fils, sur la simple parole « de sa mère, mon peuple cut conçu peut-être des

<sup>(1)</sup> Traduction de M. de Chézy.

» dontes sur sa naissance; ce fils n'ent peut-être

» jamais été pur à ses yeux (1)! »

Attirant sur son cœnr l'enfant qui hi est rendu, il s'enivre longuement des premières et ineffables joies de la paternité; puis, s'adressant à Sacountalà:

« Nos engagements, » dit-il, « étaient inconnus à » mon peuple; toute ma conduite jusqu'ici a eu pour

» objet de les divulgner dignement à tons les yenx.

» Maintenant ce peuple sait que tu es liée à moi par le

titre d'éponse. A cet enfant, à notre fils, appartient

» de droit la succession au trône; c'est dans ce des-

sein que j'ai tonjours agi. Les paroles dures que tu
 m'as adressées dans un monvement de colère, je

» te les pardonne, à toi qui m'aimes, épouse chérie,

» femme gracieuse, dont les grands yeux ont taut de

Malgré l'heurenx dénomment de cette légende, les scènes que nons venons d'esquisser prouvent combien facilement pouvaient être méconnus des liens contractés sans témoins, sans consécration civile ou religieuse.

Parfois, comme dans l'enlèvement de Ronkmini (2), ce mode de mariage se confondait avec le rite ràkchasique.

<sup>(1)</sup> Traduction de M. Félix Nève.

<sup>(2)</sup> Cet épisode du Bhágavata Pourâna a été brillamment traduit par M. Langlois, Voir Monuments littéraires de l'Inde ou Mélanges de littérature sanscrite; 1827.

Roukmini était fille d'un roi de Vidarbha. Elle était d'une beauté accomplie, et son âme noble et fière s'élevait aux plus généreuses aspirations.

Souvent elle entendait exalter la gloire de Krichna, l'avatar de Vichnou, Jamais elle n'avait vu le héros; mais elle aimait la valeur: elle s'attacha à lui. Le poète indien fait d'abord de Roukuini une incarnation de Lakchmi, femme de Vichnou. Inconsciente de sa divine origine, elle se sentait néanmoins attirée icibas vers le dieu qui au ciel était son époux.

Krichna, séduit, lui aussi, par la pure renommée de Roukmini, avait demandé la main de la jeune fille, et le roi de Vidarbha avait avec bouheur accédé à ses vœux; mais un rival s'était présenté : c'était Sisoupála, prince de Tchédi; il était soutenn par le frère même de Roukmini, et le roi de Vidarbha céda à regret à l'influence de son fils.

Privée de l'appui efficace de son père, mais encouragée par son aven tacite, Roukmini résolut de faire appel à la courageuse affection de l'homme anquel lui-même l'avait naguère destinée.

Appelant auprès d'elle un brahmaue, elle chargé le ministre sacré d'une mission pour Krichna. Dans une lettre à la fois impérieuse et tendre, elle instruit le héros des intentions de son frère Roukmi et le somme de défendre une fiancée, une épouse.

Elle lui dit les prières qu'elle a adressées aux dieux, les austérités auxquelles elle s'est livrée, tons les actes pienx qu'elle a accomplis pour appeler sur ses desseins la protection du ciel. Elle lui annonce que son mariage avec le prince de Tchédi est fixé au lendemain. Qu'il l'enlève pendant la cérénonie, mais qu'il respecte ses parents et ue les menace pas d'un fer sacrilége.

Entrainé par l'expression énergique, passionnée, de sentiments qui répondent aux siens, Krichna vole à Vidarbha.

Tont dans la ville respire l'allégresse; les rues sont jonchées de fleurs, ornées d'arcs de triomphe, embaumées de parfums; les habitants ont pavoisé leurs demeures de drapeaux et de hannières; les invocations aux dieux et aux mânes des ancêtres ont été prounoncées; les brahmanes ont recu les honneurs dus à leur rang, et ont ajouté à la parure de la fiancée des handelettes contenant des prières écrites de leurs mains et extraites des livres sacrés. Un sacrifice a été célèbré.

Un monvement guerrier anime la fête. Des rois voisins, devinant les projets de Krichna, sont accourrus pour prêter leur appui à Sisoupála. Cavaliers, fantassins, chars, éléphants, se mélent à la fonle joyeuse.

Pendant ce temps, Roukmini, anxicuse, palpitante, commence à désespérer de son salut. Les heures se passent, et ni le brahmane ni Krichna ne paraissent. Elle se croit méprisée. « Je ne suis point » aimée, je n'ai point de protecteur, » se dit-elle avec amertume.

L'arrivée du brahmane met fin à son angoisse : il lui annouce la présence de Krichna dans la ville.

Le prince et son frère sont reçus par le roi avec une courtoise déférence; le peuple, qui se presse autour d'eux, admire Krichna, le dieu-roi : « Qu'il « reçoive, « s'écrie-t-il, « qu'il prenne la main de « Roukmini! »

C'est au milieu de ce tumulte que la princesse se dirige vers le temple de Părwati. Soudain, elle se trouble : son cœur a reconnu Krichna.

Elle se contient; elle s'avance au son des instruments, au bruit des tambours, entourée de femmes de la cour, de guerriers à l'aspect imposant, recevant les hommages les plus flatteurs. Elle arrive au temple, elle prie; mais ce u'est pas le mariage préparé par son frère qu'elle supplie la déesse de bénir, c'est l'entreprise qui doit le roinpre.

Lorsque, après avoir déposé son offrande aux pieds de l'ârwati, après avoir comblé de ses dons les femmes des brahmanes et en avoir reçu des objets sacrés; lorsque, la main posée sur l'épaule d'une amie, elle quitte le temple et se présente aux yeux de la foule, dans sa spleudide beauté, tons les cœurs volent à elle. Les rois venus pour défendre Sisoupála laissent tomber leurs armes, se précipitent vers elle, et fléchisseut le genou.

» saut. »

Roukmini a prévn ce moment.

a Elle, cependant, tendait vers un seul but; elle
s en approche lentement: bientôt elle contemple
de près le divin Krichna. Écartant de ses doigts
les boucles de cheveux qui voilaient en partie le
seu de ses regards, elle les attache tour à tour et
sur les princes qu'elle subjugue, et sur le héros qui
est son vainqueur. Enfin Krichna la prend, la
place sur son char et l'enlève à la vue même de
ses ennemis, dont il brave le tchakra (1) immis-

Il ne fuit pas, le ravisseur; son char roule majestneusement, protégé par les guerriers de Balarama.

La stupeur s'est emparée des rois, mais leur réveil est celui du lion. Ils poursuivent Krichna, leurs flèches traversent l'air, rapides et nombreuses. Ronkmini s'effraye. Calme et souriant, le héros la rassure. Et cependant l'attaque et la défense sont terribles. Le poête fait de cette mélée un saisissant tubleun, dans des pages que l'on croirait inspirées par le souffle héroïque d'Homère.

Le dien disperse ses ennemis.

<sup>(1) «</sup> Un tehakra est un instrument en forme de disque ou de » roue. Le bord en est aiguisé et transhant; on lance cette arme au » milieu des batillons armés, et on la ramène par le moyen d'une » courroie. Le dieu Viehnon, dans l'une de ses quatre mains, tient » un tehakra, qui représente aussi le soleil. « (Havivanns, note de M. Langlois).

« Senl, Sisonpalà, » ajonte le Bhâgavata-Pourâna, « furieux de se voir enlever sa fiancée, persistait, » malgré leurs avis, dans la résolution de vaincre ou de monrir. » On le persuade enfin, on l'entraine loin du champ de bataille; cependant la lutte n'est pas terminée. Roukmi revient avec une seconde armée. De loin déjà, il menace Krichna, il l'insulte, il l'outrage; mais see paroles n'ont pas plus le pouvoir d'irriter l'âme impassible du héros que ses flèches d'en atteindre le corps invulnérable.

t'ne lutte désespérée s'engage. Krichna va tuer son beau-frère.... Il s'arrête.... Sa jeune femme est à ses pieds, sonillant son front dans la ponssière, plus puissante que jamais dans sa faiblesse et dans ses larmes.

Elle a désarmé le vainqueur. Le regard de Krichna s'arrête sur elle avec une douce pitié. Roukmi ne mourra pas; mais, frappé d'un chàtiment ignominieux, il vivra déshonoré.

C'étaient la généralement les tristes conséquences \( \) de ces mnions que tolérait la loi , mais que ne sauraient légitimer les droits imprescriptibles de la morale, qui est une, partout et toujours.

## CHAPITRE TROISIÈME.

L'ÉPOUSE, LA MÈRE, LA VEUVE. - MORT DE L'ÉPOUSE.

Les Aryas: l'éponse. — Son influence: hymne au dieu du jeu. — Monogamie presque générale. — La mère. — La veuve: hymne au dieu de la mort.

Sorieité brahmanique : l'éponse dans le code de Manou, — Le législateur redouse son ascendant : épisode de Diti, dans le Bhá-gueuta Pourâna. — Giorification de la femme vertuceux : une maxime de Manou, un passage du Burineau et le discous de Sacountals. — Principale cause de répudiation. — Polygonie, — Jalonsie du gynécée : épisode de Tchitrakètu. — La mère. — Manou l'esable. — Les poètes la comprement admirablement. — La veuve de Srighla contiant son file au meurtrier de son mari. — La veuve de Srighla contiant son file au meurtrier de son mari. — La veuve de Priphon. — Mort de l'éponse. — Devoirs impossi ai veuf la veuve de Priphon. — Mort de l'éponse. — Devoirs impossi ai veuf par Manou. — L'amentations d'Adja sur la mort d'Indoumati.

L'épouse l l'épouse dans l'Inde antique! De qu'elle lumineuse auréole ne s'y trouve-t-elle pas conronnée! Depuis les hymnes du Véda jusqu'aux. élégies des contemporains de Vikramàditya, quelles productions de la littérature sanscrite ne l'ont pas célébrée! Quels noms que ceux de Sità, Damayanti, Sàvitri, ces héroïnes de la tendresse conjugale qui ont inspiré aux poëtes épiques leurs plus vivantes créations (1)!

Quelles mœurs, quelles lois développèrent ces types admirables, et préparèrent les dévouements dont le Růmâyana, le Mahâbhârata nous dévoileront les sublimes délicatesses?

Les droits religieux de la femme chez les Aryas témoignent du rang éleve qu'elle occupait dans la

<sup>(</sup>I) Laisona parler ici M. le baron Guerrier de Dumast, Dans les nutes qui accompagnent ses Fleurs de l'Inde, dont il a fait un ai ravissant houquet, l'auteur, après me albuion à Sità et à Dana-yaint, ajonte : « L'existeure des drux princesses que nous eitpus n'est passertaine, direst-one peut-érie.

<sup>»</sup> Il ne s'agit que de s'entendre. Leur existence individuelle à un moment donné, précisément selon la légrade...? Els, mon Dieu, « noit? Chaem là-dessus peut disputer à l'aine. Mais leur étriteure « générale....? la révarquer en donte est impossible. Or c'est là ce « mil fant.

qu'il intit.

Non dessinés, — nou révés même par les Grecs ou par los lluminais, leoquels n'avaient jamais fait asemoius jusqu'à des régions parcilles; nou sompounés, d'isous-nous, par l'Bunière et times par Virgile; — des types féminius d'une telle élévation, d'une telle délicatesse, d'une telle pareté de seutiments, n'auraient pas pui alavantage être cunçus par les grands épiques sauverits, si ces demiriers n'eussent rencoutré nux lords du Gange ce qui n'existait aux rives ni du Mèlès ni du Thire; s'ils n'eussent truvré dun l'entre s'est n'eussent truvré dun l'estation excessions pour composer et penitur de s'emblables figures. Curier le cessaires pour composer et penitur de s'emblables figures. Curier le contraire, r'est stupidement oublier que l'homme ne possède point les pouvoirs de l'Auteur auprème, et qu'il ne sauvait, comme le Créateur, pirre quéque devode et rien.

De tels inventeurs, pourrious-nous dire, seraient plus étonuants
 que leurs héroines. •

famille védique. Nous l'avous vue participer aux cérémonies du culte domestique et diriger l'enseignement religieux de ses enfants. Ailleurs, dans l'étude consacrée à la jeune fille et au mariage, l'hymne des noces de Soûrya nous a montré la femue reine dans son intérieur. Les titres de chef, pati; de maître de maison, grihapati, attribués à l'époux, expriment, non la tyrannie, mais la protection; et la femme, nommée, elle aussi, patni, grihapatni, partage avec son mari les priviléges d'une autorité dont il ne lni éparque que les dangers.

Son role, en effet, ne l'appelle pas sur ces champs de bataille où la civilisation se heurte contre la barbarie, où l'Arva prélude à la conquête de l'Inde; mais c'est elle qui, avant la mélée, offre au guerrier l'ambroisie dont s'abrenvent les dieux et les héros.

• Si le belliqueux Arva prévoit l'approche de son • enneni, • chante le Véda, • si le moment du com-• bat est arrivé, que son épouse, accompaguée de • ceux qui versent le soma, donne des ordres pour • que cette généreuse liqueur soit préparée (1). •

Dans ces temps antiques, la femme apparait comme la digne compagne du héros, et l'Arya e s'excite anx valcureuses actions par la pensée de celle qui, après la victoire, s'appniera avec fierté sur un bras vaillant.

<sup>(1)</sup> Rig-Veda, section III, lecture VI, hymne vi. .

- \* Toutes les femmes, » s'écrie Indráni, » sont
- » charmées du courage et de la gloire de l'époux
- » qui les aime (Une helle éponse est heureuse,
- quand elle rend un hommage public à son bien-» aimé (1).

Partont éclate dans les hymnes du Véda le sympathique respect de l'Arya pour la femme.

- « Il (Agni) est dans le foyer, semblable à une » épouse fidèle dans sa maison : il embellit tout (2). »
- L'Arya vent-il peindre aux dieux l'ardenr de sa prière, sa confiance dans leur honté; vent-il attirer sur ses vœux leur bénédiction, veut-il leur rappeler leur amour ponr hii? ce sont les rapports mutuels de l'homme et de sa compagne qui lui fournissent ses comparaisons favorites:
- « Je l'invoque, » dit-il d'Indra, « avec la tendresse » de l'époux pour son épouse (3)....»
- « Il (Atri) (4) vous invoqua et vous pria avec la » foi qu'une épouse a dans son époux (5).... »
- « Accepte nos offrandes, éconte nos prières; » sois pour nous comme l'épons pour sa jeune
- » épouse (6).... »

<sup>(1)</sup> Rig - Véda, section VII, lecture VII, hymne 1x.

<sup>(2)</sup> Section I, lecture V, hymne v. (3) Section III, lecture VI, hymne tt.

<sup>(4)</sup> Atri, sage.

<sup>(5)</sup> Section IV, lecture IV, hymne xvi. (Le poète s'adresse aux Aswins.)

<sup>(6)</sup> Section III, lecture III, hymne xiii.

- « Aime notre prière, comme l'époux aime son » épouse (1)....»
- « Aime nos voix, comme l'époux aime la voix » d'une épouse bien-aimée (2). »
- « Tu nous aimes, comme une épouse aime son » mari (3). »

L'Aryn attribuait à la femme une influence douce et bienfaisaute; il croyait que, dans l'intimité d'une vertneuse union, l'homme pouvait se purifier de ses fautes et embrasser une existence nouvelle. L'hymne an dieu du jeu (4) chante dignement cet ascendant de l'épouse.

Un homme qui possède dans son ménage tous les éléments de bouheur est en proie à la funeste passion du jeu, si profondément entée chez les Hindous. Il se sent coupable, il se repent, et cependant ne peut se vaincre.

Sa femme souffre en silence, et ne cesse de prodiguer au coupable les soins d'une affectueuse sollicitude. A la vue de cette muette douleur, de cette inaltérable patience, de cette miséricordieuse bonté, il exprime ses remords avec émotion:

« J'ai une épouse qui n'a contre moi ni colère ni

<sup>(4)</sup> Section III, lecture IV, hymne vii. (Le poëte s'adresse à Pouchan, l'une des formes d'Agni.)

Section III, lecture VI, hymne xiv. (Le poëte s'adresse à Indra.)

<sup>(3)</sup> Section VII, lecture III, hymne vit.

<sup>(4)</sup> Section VII, lecture VIII, hymne II.

manvaise parole. Elle est bonne pour mes amis
 comme pour son époux. Et voilà la femme dévouée
 que je laisse pour aller tenter la fortune!

Une idée poignante le saisit.... Déjà la famille de sa femme le méprise, et sa compagne se lassera peutétre de souffrir pour lui.... « Je ne yeux plus, » s'écrie-t-il, « être malheureux par ces dés. »

Mais ses amis l'entrainent, la vue du dé séducteur fait le reste.... Il joue, il joue encore.

Dans une lutte que l'hymne décrit avec des accents d'une étrange cuergie, le joueur achère sa ruine. Il fait nuit. Le malhenreux rentre, fou de désespoir, éperdu de terreur, car, poursuivi par un créancier, « la pensée du vol lni est venue, » ajoute le poète avec une sombre expression.

En revoyant sa femme, » continue l'auteur sacré,
 il songe que d'autres épouses sont heureuses, que
 d'autres ménages sont fortunés.

L'aurore réveille la nature; avec elle se lève le joueur, et les rayons du soleil le rencontrent de nouvean penché sur les sombres dés. Mais quand revient la muit il n'ose rentrer sons le toit conjugal, et sur la terre nue il étend ses membres brisés.

Alors s'opère en lui une transformation subite : il se détourne du précipice qui l'allait engloutir. Désormais il demandera le bonheur aux paisibles joies du foyer domestique, aux àpres labeurs de la vie des champs. « O joueur, » s'écrie-t-il avec l'autorité d'une triste expérience, « ò joueur, ne tonche pas aux dés! Tra-» vaille phtôt à la terre, et jouis d'une fortune qui » soit le fruit de ta sagesse. »

L'importance du personnage de l'épouse était un obstacle à la polygamie : aussi, tout en u'étant pas de précepte, la monogamie était-elle l'état du plus grand nombre.

Cependant le besoin d'une postérité male devait entrainer la phiralité des femines; mais, ainsi que le fait judicieusement remarquer M. Émile Burnonf (1), la seconde épouse ayant droit au même rang que la première, le chef de famille sacrificateur ne ponvant attribuer à plusieurs femmes les priviléges religieux de la maîtresse de maison, et l'homme du peuple ne pouvant suffire au luxe ruineux d'un gynécée, les seigneurs, auxquels ce dernier inconvéuient importait pen, et qui n'avaient pas conservé leurs droits spirituels, échappèrent seuls à la règle générale.

La mère senle complétait donc l'éponse; aussi était-elle un objet de vénération : « La mère d'un » fils, s'écrie Indrani, mérite des hommages (2). »

Dans sa prière, l'Arya unissuit avec une égale tendresse les noms de ceux auxquels il devait l'être : « Épargne celui et celle qui uons ont donné le jour;

<sup>(1</sup> Voir l'Essai sur le Véda,

<sup>(2)</sup> Section VIII, lecture IV, hymne t.

« ò Roudra, abstiens-toi de frapper les personues qui » uons sont chères (1)! »

Ailleurs, l'hymne rappelle la sollicitude passionnée de la mère, l'instinct par lequel se sent attiré l'enfant vers celle qui seule peut le comprendre, et le respect, qu'homme, il hii témoignera:

«Ses serviteurs ressemblent à des fils élevés dans » la même maison, et qu'une épouse vertnense, aimée » de son époux, chérit également (2). »

« Qu'Aditi m'accueille comme une mère accueille » son fils, et que ma prière aille jusqu'à son cœur » pour y être conservée (3). »

«De même que des mères surveillent leur nour-» risson, le Ciel et la Terre te suivent avec sollici-» tude, ó vigoureux et redoutable Indra (4)! »

« Le généreux et magnifique Soma s'unit avec » tendresse aux ondes, comme un nourrisson s'at-» tache à sa mère (5). »

« Folàtres comme de jeunes cufants sous l'œil » d'une bonne mère (6)....»

« Comme des enfants sont sonmis à lear mère (7) . . . »

<sup>(1)</sup> Section 1, lecture VIII, hymne II.

<sup>(2)</sup> Section I, lecture V, hymne xII. (Le poète parle d'Agni.)

<sup>(3)</sup> Section IV, lecture II, hymne x.

<sup>(4)</sup> Section VI, lecture VII, hymne tt.

<sup>(5)</sup> Section VII, lecture IV, hymne III.

<sup>(6)</sup> Section VIII, lecture III, hymne vit. (Le poëte parle des Marouts.)

<sup>(7)</sup> Section IV, lecture VI, hymne IV.

Dans l'idiome védique, la mère est appelée mâtri. lei encore, c'est l'Essqi sur le Féda qui nous donne sur ses fonetions les renseignements les plus précis. Dans la raeine qui forme son nom, et qui généralement exprime un partage, M. Burnouf voit la nature de ses attributions : « La mère, dit-il, semble ainsi » avoir eu pour rôle principal d'être la distributrice » des biens de toute sorte envoyés par les dieux ou » conquis par le père : c'était la nonrriture, le vêtement, et en général tout ee qui pouvait contribner » à satisfaire aux premiers besoins d'une société nais-» sante. »

La mère alors survivait à l'épouse.

Quand l'Arya, fatigué de la lutte, terminait son active et vaillante existence, ses parents, ses amis se pressaient autour de son cadavre, et sur sa tombe s'élevait l'hymne de la mort.

Dans un chant funèbre que nous a conservé le Véda (1), le poête, pris d'une sombre terreur, conjure Mrityou, le dieu de la mort, de ne point moissonner d'autres vietimes. L'Arya, l'adorateur de la vie, peut à peine en comprendre la cessation, et devant le corps inanimé de son compagnon de guerre, devant une famille en larmes, sa pensée se reporte, par une brusque réaction, vers les bruyants plaisirs d'ici-bas:

<sup>(1)</sup> Section VII, lecture VI, hymne xm.

La vie et la mort se succèdent. Que l'invocation
 que nous adressons aujourd'hni aux dieux nous
 soit propice! Livrons-nous au rire et au bonheur
 de la danse, et prolongeons notre existence.»

Mais la tombe est entr'ouverte..... « Levez-vous, » dit l'officiant aux parents du mort; « entourez celui » que le temps a frappé, et, suivant votre àge, faites » des efforts pour le soutenir. «

Les femmes qui n'ont point connu les amères douleurs du veuvage s'avancent alors chargées de leurs offrandes:

Laissez approcher avec leur beurre onctueux
 ces femmes vertueuses qui possèdent encore leur
 époux. Exemptes de larmes et de maux, couvertes
 de parures, qu'elles se lèvent devant le foyer.

Puis le prêtre, grave et bon, s'adresse à la veuve dans un langage empreint d'une douce autorité. Lui rappelant énergiquement ses devoirs de mère, il donne une suprème consécration à son dévouement d'épouse:

 Et toi, fenume, va dans le lieu où est encore la vie pour toi. Retrouve dans les enfants qu'il te laisse celui qui n'est plus. Tu as été la digne épouse du maître à qui tu avais donné ta main.

Les doigts du mort retiennent encore ses armes naguère triomplantes. Le prêtre les retire et nurmure avec melancolie : « O toi, voilà ce que tu es » devenu...... » De nouveau il rejette les tristes pensées; de nouveau il chaute sur la tombe qui se ferme l'hymne de la yie : « Et nous, en ces lieux, » puissions-nous être des hommes de cœur et triom-» plier de tous nos superbes ennemis! »

Le sol va engloutir le cadavre, et l'officiant, lui disant uu éternel adieu, souhaite que la terre lui soit légère :

Va trouver la Terre, cette mère large et bonne,
 qui s'étend au loiu...... O Terre, soulève-toi. Ne
 blesse point ses ossements. Sois pour lui prévenante
 et donce. O Terre, couvre-le, comme une mère
 convre son enfant d'un pan de sa robe......

Les jours sont pour moi ce que les flèches sont
pour la plume qu'elles emportent. Je contiens ma
voix comme le frein contient le coursier.

Qu'il y a loin de cette scène de résignation au suicide de l'Indienne sur le bûcher de son mari!

La société brahmanique conservera-t-elle à l'épouse sa dignité, à la mère son autorité, à la veuve enfin, la vie?

« Les femmes mariées, » dit Manou, « doivent » être comblées d'égards et de présents par leurs » pères, leurs frères, leurs maris et les frères de leurs » maris, lorsque ceux-ci désirent une grande pro-» spérité (1).

» Partout où les femmes sont honorées, les divi-

<sup>(1)</sup> Livre III, cl. 55.

» nités sont satisfaites; mais lorsqu'on ne les honore
 » pas, tous les actes pieux sont stériles (1).

 Les maisons maudites par les femmes d'une famille auxquelles ou n'a pas rendu les hommages qui leur sont dus, se détruisent entièrement, comme si elles étaient anéanties par un sacrifice magique (2).

Dans tonte famille où le mari se plait avec sa
 femme et la femme avec son mari, le bonheur est
 assuré pour jamais (3).

Ne croiruit-on pas, d'après ces paroles de Manou; qu'elles durent être libres et heureuses, ces femmes dont le culte était imposé aux hommes par la loi, au nom de la religion, et dont le mépris attirait la colère des dieux?

Continuous de lire, et arrêtous-nous plus loin ;

« Une petite fille, une jeune femme, une femme » avancée en âge, ne doivent januais rien faire » suivant leur propre volonté, même dans leur » maison (4).

 Pendant son enfance, une femme doit dépendre
 de son père; pendant sa jennesse, elle dépend de son mari; son mari étant mort, de ses fils; si elle
 n'a pas de fils, des proches parents de son mari,

<sup>(1)</sup> Livre III, cl. 56.

<sup>(2)</sup> Livre III, cl. 58.

<sup>(3)</sup> Livre III, cl. 60.

<sup>(4)</sup> Livre V, cl. 147.

" ou, à leur défaut, de ceux de son père; si elle n'a " pas de parents paternels, du souverain; une femme " ne doit jamais se gouverner à sa guise (1). "

Étrange contradiction! L'homme doit donc honorer une esclave dépourvne de toute initiative, privée même de raison, — car peuser, c'est vouloir, et vouloir, c'est agir, — abrutie par une obéissance passive, éternelle, déshonorante même lorsqu'elle, tourbe la mère devant son eufant?

Dans ce code tout entier se manifeste ce singulier mélange d'amour et de crainte, de respect et de mépris. Tantôt, élevant la femme sur un magnifique piédestal, Manou semble la présenter, comme la source du bien, à l'adoration de l'homme; tantôt, la renversant brutalement de cette hauteur où lui-même l'a placée, il voit en elle le génie du mal et la précipite aux pieds d'un maître. Ne serait-ce point l'attrait qui l'entraine vers elle qui lui fait tant redonter son empire?

Nous l'avons vu en examinant les droits religieux de l'Indienne, la senle divinité que Manon offre à l'adoration de la femme, c'est son mari; le seul enlte qu'il lui impose, c'est le dévouement conjugal.

Le même législateur, qui pensait que mienx vaudrait pour une fille un célibat perpétuel qu'une union mal assortie, exige néanmoins, si un sem-

<sup>(1)</sup> Livre V, cl. 148.

blable mariage s'est mallieureusement accompli, l'immuable respect de l'épouse pour un époux indigne d'elle. Si, écartant l'exagération de la forme, on regarde au fond de cette loi, on reconnaîtra que c'est une loi juste, protectrice du sanctuaire domestique. Sans doute, les armes ne sont pas égales { le mari a le droit de réputiler sa femme pour des torts moindres que ceux dont il peut impunément se rendre coupable envers elle; mais qui le corrigera, qui même le réhabilitera, si ce n'est la saine influence de la famille?

L'anteur du Harivansa fait de la régénération du mari le salut de la femme :

«L'époux inconsidéré dans ses actions, déclut on » vicieux, est sanvé par sa femme, qui se sanve en » même temps que lui (1). »

Manou atténue d'ailleurs en plusieurs endroits ce que ses préceptes auraient de trop dur pour l'éponse : «Lors même que le mari prend une femme qui lui » est donnée par les dieux, et pour laquelle il n'a » pas d'inclination, il doit toujours la protéger, si » elle est vertueuse, afin de plaire aux dieux (2). »

Non-seulement il la prémunit contre les suites d'une injuste indifférence de son protecteur légal,

<sup>(1)</sup> Harivansa, on Hittoire de la famille de Hari, ouvrage formant un appendice du Mahábhárata, et traduit sur l'original sanscrit par M. A. Langlois. Voir CXXXVI<sup>®</sup> lecture.

<sup>(2)</sup> Livre IX, cl. 95.

il la défend même contre les caprices de celui-ci,

- « Qu'une fidélité mutuelle se maintienne jusqu'à » la mort, tel est, en somme, le principal devoir de » la femme et du mari.
- C'est pourquoi un homme et nue femme unis
   par le mariage doivent bien se garder d'être
   jamais désunis, et de se manquer de foi l'un à

» l'antre (1). »

Le législateur veut que l'homme rende son joug dant et agréable à l'éponse. S'écartant parfois de ce principe (il permet à l'Hindou de frapper sa femme, loi odieuse qui contraste avec ce noble précepte d'un autre législateur : « Ne frappez pas, même avec une « fleur, une femme coupable de cent fautes (2). »

Ailleurs, comprenant que la femme qui a le sentiment de sa dignité personnelle est la meilleure gardienne de son homenr, Manou doute de l'efficacité des chitiments corporels. La femme, en effet, que retiennent senls des obstacles matériels, n'est-ellepas déja avilie (3)?

<sup>(1)</sup> Livre IX, cl. 101, 102.

<sup>(2)</sup> Digest of hindu law, translated by Colebrooke. (Cité par Loiseleur-Deslongchamps, Conf. Lois de Manou, liv. VIII, note du çloka 299.)

<sup>(3)</sup> Ainsi que le font remarquer Wilson et M. Reinaud, les princes de l'Inde permetainet à leurs fennnes de recevior en audieure publique et le visage découvert leurs sujets et même les étrangers. L'invasion masulmane restreignit cette liberté. Conférer, Wilson's Hindra Theater, Cadentat, 1887. M. Reinaud, Extent d'un mémoire

Et à ce moment, il découvre un de ces préceptes applicables dans tons les temps et dans tons les pays, car ils sont éternellement vrais. Appelant à son aide la puissance moralisatrice du travail, il déclare que les occupations de la mère de famille sont les meilleures chaînes qui attachent la femme au foyer doniestique.

Une parole de Manon explique et excuse dans une certaine mesure sa sévérité pour la femme. Le législateur s'effraye en considérant l'ascendant qu'elle exerce antour d'elle, ascendant auquel il juge le sage même incapable de résister.

Ce n'est pas qu'il ne reconnaisse que l'homme aussi imprime à sa compagne la direction de ses idées :

- « Quelles que soient les qualités d'un homme au-» quel une femme est unie par un mariage légitime,
- elle acquiert elle-même ces qualités, de même que
   la rivière par son mion avec l'Océan (1).

Mais, dans sa partialité pour l'homme, il lui semble résulter de ce fait plus de bien que de mal. Combien plus il se défie de l'empire féminin!

Que deviendrait, il est vrai, la famille livrée à l'in-

historique sur l'Inde, antérieurement au onième siècle de l'êre chréțienne, d'après les écrivaius arabes et persons; Paris, 1885, et Relations de voyages foits par les Arabes et les Persons dans l'Inde et à la Chine dans le neuviene siècle de l'êre chrétienne; Paris, 1845. - (1) Livre IX, cl. 22.

fluence d'une femme sans vertu, influence latente, incessante, et d'autant plus dangereuse qu'elle s'exerce sans que ceux qu'elle subjugne en aient même conscience?

« En effet, dit Manou, un époux préserve sa » lignée, ses coutumes, sa famille, lui-même et son » devoir, en préservant son éponse (1). »

Un récit du Bhagavata-Pourana commente d'une manière frappante les idées indiennes si contradictoires sur la femme et sur sa puissante intervention dans la vie humaine.

Diti, la mère des Doityas, a vu ses deux fils tués par Indra; elle médite sa vengeance. C'est par le pouvoir surnaturel de son époux Kaçyapa qu'elle compte la mettre à exécution; c'est son époux qu'il hu fant captiver.

Elle allie les séductions de sa grace an rigide accomplissement de ses devoirs. Sa vertu à la fois austère et aimable, son tendre dévouement produisent leur effet sur le sage brahmane.

- « Ainsi fasciné, quoiqu'il eut la science, par cette » femme habile, » dit l'anteur sacré, « Kaçyapa,
- " cédant à son empire, lui promit ce qu'elle lui de-
- "mandait; il n'y a rien d'étonnant dans ce succès
   d'une femme.
  - « Car ayant remarqué, dans le commencement,

<sup>(1)</sup> Livre IX, cl. 7.

- » que les êtres restaient isolés, le Chef des créatu-
- » res avait fait de la femme, cet être qui ravit » aux hommes la raison, la moitié de son propre
- » corps (1). »

Le bruhmane comble de louauges l'épouse qui lui a rendu un culte d'adoration, l'épouse qui l'a regardé comme « la Divinité supréme; » et Diti, fière de ce succès, hui demande un fils immortel, dont la main invaluérable puisse frapper et auéantir Indra, le meurtrier de ses fils.

Kaçyapa voit se déchirer le voile charmant qui dérobait à ses yeux la ruse de sa femme. Il gémit de sa faiblesse. Il est trop tard : il a promis.

- Où est ici, » dit-il avec un amer regret, « où est » ici la faute de cette femme, qui n'a fait que suivre » son naturel?.....
- La bouche des femmes s'épaniouit comme un lotus d'autonne, leur voix est de l'ambroisie pour les oreilles, leur cocur ressemble au tranchant d'un rasoir; quel homme a jamais connu la conduite des femmes?
- Personne, en effet, n'est un objet d'amour pour les femmes qui seut tout entières à l'objet de leurs y désirs; elles tuent ou font tuer, pour leur intérêt, un mâri, ou fils ou un frère.
  - Combien le fier dédain du législateur, combien la

<sup>(1)</sup> Bhagavata, Pourána, livre VI, chap. xvIII.

passagère colère du poëte s'évanonissent devant la femme fidèle au devoir!

« Les femmes, » dit Manou, » qui s'unissent à « leurs époux dans le désir d'avoir des enfants, qui » sont parfaitement heureuses, dignes de respect, et » qui font l'honneur de leurs maisons, sont vérita-» blement les déesses de la fortune; il n'y a aucune » différence (1).

» De la femme seule procèdent les enfants, l'ac-» complissement des devoirs pieux, les soins empres-» sés, le plus délicieux plaisir, et le ciel pour les y » mânes des ancêtres et pour le mari lui-même (2).»

Le Harivansa développe cette pensée avec plus de force encore quand, après avoir flétri la femme légère, il ajoute :

« Mais celle qui, parfaite en ses actions, considère son époux comme un dieu, ne s'écarte jamais de ses devoirs, et suit la voie d'une fennne honnéte, « celle-la devient l'honneur et le soutien du monde : « oui, le monde est conservé par ces fennnes modestes « dans leur langage, purcs dans leurs habitudes, fermes dans la vertu, constantes dans leur piété, et « toujours sages dans leurs discours (3). »

C'était en effet par la femme, base de la famille,

<sup>(1)</sup> Livre IX, cl. 26.

<sup>(2)</sup> Livre IX, cl. 28.

<sup>(3)</sup> CXXXVI<sup>c</sup> lecture.

que se perpétuait la caste, que se soutenait l'édifice, brahmanique.

Transcrivons ici, d'après la belle traduction de M. Nève (1), ce discours anquel naguère nous faisions allusion, ce discours de Sacountala qui; dans la légende du Mahabharata, n'est peut-être pas à sa véritable place, mais où la cause de la femme est chaleureusement plaidée. Jamais chez aucun penple, dans aucun siècle, le poëte ne s'est incliné avec plus d'amour et de respect devant l'épouse et la mère :

« Les auciens chantres l'ont déclaré : l'homme qui » s'unit à la femme renaît par elle dans ses enfants;

- » de là vient pour l'éponse le titre de mère (djàyû).
- .» Un fils nait-il à l'homme fidèle aux lois de sa
- » croyance, il sauve par la perpétuité de sa race ses
- » ancêtres autrefois décédés. De ce qu'il délivre l'àme
- » de sou père du séjour infernal appelé Pout, un fils
- » est appelé pouttra, ainsi que l'a déclaré Swayum-
- » bhou (2) lui-même. L'épouse est un objet d'honneur
- » dans la maison; c'est elle qui élève les enfants; » l'éponse est le souffle de vie de son époux; elle est
- " tout dévouement à son maître. L'épouse est la moitié
- » de l'homme; elle est pour lui le meilleur des amis :

<sup>(1)</sup> Des portraits de femme dans la poésie épique de l'Inde. Fragments d'études morales et littéraires sur le Mahábhárata, par FÉLIX NÈVE; Bruxelles, 1858.

<sup>(2)</sup> Manou Swáyambhouva, le premier homme, auquel on attribue le code que promulgua Bhrigon.

## LA FEMME DANS L'INDE ANTIQUE.

» l'épouse est la source du parfait bien-être; elle est » la racine de la famille et de sa perpétuité. Les » hommes qui ont une épouse accomplissent bien les » cérémonies sacrées et remplissent les devoirs de » chef de maison : quand ils possèdent nne éponse, » les hommes sont comblés de joie, et le bonheur du » salut leur est assuré. Dans des lieux déserts, les » femmes sont des amies procurant consolation par » leur donx langage; elles sont comme des pères dans » les devoirs sérieux de la vie; elles deviennent » comme des mères dans les temps d'infortune. Les » femmes sont un appui dans des solitudes sauvages » pour le voyagenr délaissé : qui a une éponse est » assuré d'un sontien; c'est pourquoi les femmes. » offrent le meilleur des refuges dans l'existence. Son » époux émigre-t-il dans un autre monde et tombe-t-il » seul dans les lieux de ténèbres, une épouse con-» stamment dévouée le suit dans cette région./Meurtelle la première, l'épouse fidèle reste sans cesse » dans l'attente de son époux, sur lequel sont fixés » ses regards; si son éponx la précède, la femme ver-

\* tueuse le suit même dans la mort. » Aussi le mariage, ó prince, est-il un état très-» désiré : le mari possède en effet son épouse, non-» seulement dans cette vie, mais encore dans celle » qui est à venir. Les sages ont dit que le fils de » l'homme étant un autre lui-même, né de lui-même, « l'homme doit respecter sa femme, la mère de son

» enfant, antant que sa propre mère. Quand il regarde " l'enfaut de son épouse, comme il verrait sa propre » image dans un miroir, il éprouve la même joie que » l'homme pur qui a obtenu le ciel. Consumés par » les peines de l'ame, affligés par des revers, les » hommes trouvent de pures délices auprès de leur » épouse, comme les êtres souffrants de la chaleur en » trouvent dans la fraicheur des eaux. Bien qu'irrité » par un ontrage, que l'homme ne cause jamais de » chagrin à la femme qui l'a charmé : qu'il considère » plutôt que c'est d'elle que dépendent sa joie, son » honheur et l'accomplissement de ses devoirs! La » femme est la source constante et sacrée de l'exis-» tence; car sans son secours, les Richis (sages divi-" nisés) eux-mêmes donneraient-ils le jour à un » enfant? Lorsqu'un fils accourt vers son père, même \* tout convert de ponssière, lorsqu'il vient l'embras-» ser, quel plus grand plaisir peut-il exister? »

On le voit : dans la société brahmanique comme dans la famille védique, tons les honneurs sont réservés à la mère d'un fils. « Celui-la seul est un homme parfait qui se com-

pose de trois personnes réunies, savoir : sa femme,
 lui-même, et son fils; et les brahmanes ont déclaré
 cette maxime : Le mari ne fait qu'une même personne avec son épouse (1).

<sup>(1)</sup> Maxor, Lois, livre IX, cloka 45.

Aussi la femme à laquelle la nature a refusé le bonheur de la unaternité pourra-t-elle être répudiée dans la huitième année de son muriage; celle qui n'a donné le jour qu'à des filles, dans la onzième année; enfin, par une loi aussi injuste que cruelle, la mère que la mort a frappée dans ses eufants, sera punie de son malheur: son mari aura le droit de la renvoyer dans la dixième année qui suivra leur miton.

Cependant la pitié se glisse dans le cœur de Manou, et le fait reculer devant l'arbitraire de quelquesines de ces mesures. L'épouse chaste et honne ne sera, quoique malade, exilée du foyer domestique qu'autant qu'elle y consentira; et le roi, défenseur légal des femmes, protégera l'épouse stérile on sonffrante.

La polygamie prend à cette époque un accroissement auquel ajoutera encare le Krichnaïsme. Le gyaccée s'organise : les feunnes sont classées d'après la caste où elles sont nées, et le Dwidja ne pent, sons peine de flétrissure, attribuer le soin de sa personne et l'assistance dans ses devoirs religieux qu'à l'épouse de même rang que lui.

Combien dans les rivalités, les luttes intestines du gynécée, le vôle de la femune perdit de son antique grandeur! La loi disait: « Si, parmi les «femunes du même mari, une d'elles donue nais» « sunce à un fils, toutes, au unoyeu de ce fils, » out été déclarées par Manon mères d'un enfant » mâle (1). »

Mais était-ce pour ces dernières une consolution suffisante? Les appartements intérieurs furent probablement plus d'une fois attristés par des scènes analogues à celle dont le Bhigavutu-Pourana retrace les dramatiques détails (2).

Tchitrakétu, roi des Çūrasénas, était malheureux au milieu des jonissaices du rang suprême; sa conronne même ue dui offrait plus d'attrait : il n'avait point de fils qui dut un jour la recueillir de ses mains défaillautes.

Le Richi Angiras, s'arrétant dans la demeure royale, fut frappé de l'expression de tristesse répandue sur les truits du monarque, et lui demanda la cause de sa douleur. Tchitrakétu la lui avona en l'implorant, et le bienheureux, célébrant un sacrifice, donna à Kritadyuti, première épouse du roi, le reste de l'offrande consacrée aux dieux.

"Tu auras un fils unique, seigneur, " dit il au sonverain, " qui sera pour toi une cause de douleur " et de joie. "

Plusieurs mois après, la reine était mère : un fils lui était né. Grande fut sa joie et celle de sou royal époux; grande aussi fut la honte de ses rivales.

« L'amour du Richi des rois, » ajoute le poête,

<sup>(1)</sup> Livre IX, cloka 183.

<sup>(2)</sup> Livre VI, chapitre xtv.

» pour ce fils qu'il avait en tant de peine à obtenir,

- » croissait chaque jour, semblable à l'attachement » du pauvre pour l'argent qu'il n'a gagné qu'avec
- » du pauvre pour largent qu'il n'a gagne qu'avec » peine. »

Sa tendresse pour la femme qui lui avait apporté tant de bonhenr redoubla, et désormais il vécut tont à elle, tont à leur enfant.

Délaissées, les habitantes du gynécée, déchirées déja par la jalousie, échangeaient leurs sombres réflexions: « Malheur, » se disaient-elles, « à la femme » stérile, à la femme coupable, qui n'est estimée ni » de son mari ni de sa maison, et qui est dédaignée » comme une esclave par ses rivales qui out de beaux » enfants!

- Mais de quoi auraient-elles à se plaindre des es claves qui servent leur maître, si elles ne cessent
- « d'en recevoir des témoignages d'amour? Nous,
- » nous sommes anssi mallienrenses que l'esclave » d'inne esclave. »

Le désespoir, l'envie, la haine les excitèrent à une exécrable action : frappé d'un poison foudroyant, le fils de leur rivule monrut.

Pas un cri n'avait averti de son agonie ceux qui l'entouraient. Sa mère, le voyant étendu sans mouvement, le croyait endormi, et n'osait le réveiller.

Elle s'inquiete néanmoins de ce long sommeil; appelant la nourrice, elle lui ordonne de lui amener son enfant. Cette femme s'affaisse; la pâleur, l'immobilité du jeune prince, lui ont révélé l'affreuse vérité.

A ses cris, la reine accourt, et s'évanouit auprès du cadavre de son fils.

Le roi, les ministres, les brahmanes se précipitent dans la salle funébre. La douleur du père est indescriptible; mais la mère, elle, ne peut croire à son malheur; elle ne peut croire que la mort ait frappé de sa' livide empreinte cet être adoré, hier sonriant et rayonnant de vie. Ce ne sont pas les éclats d'un désespoir tragique qui preud sa source dans l'imagination, ce sont des gémissements arrachés à ses entrailles mêmes. Elle a d'abord accusé le ciel, et sa plainte commencée par le blasphème se termine par ce déchirant appel :

- N'abaudoune pas, cher enfant, la malheurense mère qui reste sans appui; regarde ton père qui est consumé par la donleur; ne va pas loin de nons avec l'impitoyable Yama (1), pour que nous franchissions facilement, grâce à toi, les ténèbres infernales si difficiles à traverser pour celui qui n'a pas de fils.
- Lève-toi, mon cher fils, voici les enfants de tou
   âge qui l'appellent pour joner avec eux. Il y a bieu
   longtemps que tu dors, et tu dois avoir faim. Preuds
   la mamelle, bois, dissipe le chagrin de tes parents.

<sup>(1)</sup> Yama, diéu de la mort dans le Panthéon brahmanique.

Infortunée! Je n'ai pas vu, ô mon fils, ton
visage de lotus au sourire enfantin et au regard
joyeux! Es-tu donc parti saus retour pour l'autre
monde, entrainé par l'impitoyable mort? Je u'entends plus le bégayement de ton langage.

Ce fol espoir au sein du plus irrémédiable malheur, cette négation de la mort devant la mort elle-même; cette sollicitude qui veille encore par delà l'existence de celui qu'elle abritait; puis cette amère certitude de la réalité, ce sont là de ces émotions vraies partont, vraies toujours, car elles appartiennent à la nature.

C'est à la mère, avous-nous vu, que Manou confie l'éducation de ses eufants :

« Mettre au jour des enfants, » dit-il, » les élever » lorsqu'ils sout venus au monde, s'occuper chaque » jour des soins domestiques, tels sont les devoirs » des femmes (1). »

Devant le rôle austère de mère éducatrice attribué à la femme par le législateur, on se sent presque tenté de lui pardonner son apparente dureté envers elle. Combien de perfections ne devait-elle pas réunir, celle qui devait former des hommes!

Dans tous les préceptes qui concernent les rapports de famille, l'autorité est partagée entre le père

<sup>(1)</sup> Livre IX, cl. 27.

et la mère; l'enfant, meme devenu homme, prodiguera aux anteurs de ses jours les témoignages d'une égale obéissance, d'un égal respect et d'un égal amont.

Réfléchissant aux souffrances, à l'abnégation de la mère, Manon l'élève au-dessus meme du pere : « Une mère, « dit-il, « est plus véuérable que mille pères (1). ». Le sentiment qui lni avait dicté cette idée profonde et touchante anima souvent les poêtes. L'Hindou, qui sentait si vivement ce que l'amonr conjugal renferme de joies saintes et pures, comprenait avec la mème délicatesse cet autre amour, le plus divin de tous : l'amour maternel. Nul mienx que lni ne sait peindre ces actes si augustes dans leur naive simplicité, ces irrésistibles mouvements de tendresse, ces ineffables élans qu'inspire à la femme son dévouement à son enfant.

Il n'est pas jusqu'à ce grand type de l'épouse qui ne s'anéantisse devant celui de la mère.

Quand Krichna a frappé Srigala, le superbe monarque de Caravirapoura, les femmes du royal gynécée entourent le cadavre de lenr époux. Le fils de Srigala les accompagne, et devant le corps inanimé de son père, l'orphelin laisse couler ses larmes.

Sa douleur accroit encore celle des compagnes de Srigâla. « Noble héros, s'écrient-elles, voilà le faible

<sup>(1)</sup> Livre II, cl. 145.

» enfaut que tu as abandonné! sans expérience et » privé de toi, comment pourra-t-il marcher sur les » traces de son père (1)? » Et elles font sur elles-

mêmes un triste retour.

Mais la première des royales ripouses, la mère du jeune prince, obeissant à une sublime inspiration, prend son enfant dans ses bras. Digue dans sa donleur, elle s'approche du meurtrier de son mari, et tendant vers lui le fils de celui qu'il a frappé, elle lui dit : « Seigneur, celui qui par le sort de la guerre « est tombé sous tes coups, laisse un fils que voici, « et qui implore ta protection. Cet enfant te rend « hommage, et se soumet à tes ordres : que tout ce » peuple n'uit pas à souffrir de la faute d'un seul. Si « le malheureux dout nous déplorons la folie était ton » parent, ne souffre pas qu'il reste conché sur la » poussière. Guerrier généreux, que l'enfant de ton

 comme tou propre fils.
 La grande âme de Krichna est entraînce par ce nouvement, par ces paroles. Il a frappé pour défendre les droits sacrés de la justice; mais après le châtiment,

» parent abattu soit défendu par toi; qu'il devienne

« Reine, » répond-il avec bouté, « ma colère s'est » éteinte avec la vie de ce malheureux insensé. Nous » reconnaissons les lois de la nature, et je me sou-

sa clémence seule veille.

<sup>(1)</sup> Harivansa, Ce lecture.

viens que cet enfant est de ma famille. Vos donces paroles, excellente danc, ont achevé de calmer mon ressentiment. Oni, celni qui fut le fils de Srigila va devenir le mien. Il est à l'abri de tont danger, et je veux que pour son bonheur il reçoive par moi le bapteue royal. Qu'on assemble les différents ordres; qu'on appelle le pontife de la famille, les conseillers, et que votre enfant soit sacré comme successeur au trône de ses ancêtres.

Au sacre du jenne roi succèdent les funérailles de son père. La veuve de Srigâla assiste à la cérémonie funèbre; mais bien que dès lors quelques fennmes aient donné l'exemple de se brûler sur le corps de leur mari, la reine ne se précipite pas dans les flammes qui dévorent les restes du monarque.

Manou, du reste, était loin d'antoriser cette sauvage contume qui, de nos jours encore, immole la veuve sur le bûcher de son époux.

Le législateur ordonne à la femme que la mort a privée de son appui, de ne point contracter de nonveaux liens; il flétrit celle qui oserait transgresser cette loi, et la menace du mépris des hommes, de la perte de son âme.

Il sommet la venve à une vie ascétique: par la prière, par la pénitence, elle rejoindra celui qu'elle a perdu. Qu'ellé ait des enfants ou non, cette conduite la fera honorer sur la terre et admettre au ciel.

Les Sattis, ces veuves qui se dérobaient à la dou-

112

lenr par la mort, furent rares dans la hante antiquité.

Le Mahâbharata nous a transmis le lointain sonvenir d'un de ces sacrifices.

Quand mourut le père des Pândavas, ses deux femmes, Kounti et Madri, se disputérent la gloire de mourir sur son hûcher. Madri, l'éponse qu'il avaitle mieux aimée, l'emporta (1), et légua en expirant ses enfants à sa rivale.

Mais ce qui primitivement avait été l'inspiration d'un dévouement isolé ne tarda pas à être érigé en devoir. Dans des pages que l'on croit extraites d'un Pourana, Krichna ordonne à la veuve de ne point survivre à son mari, et indique les préparatifs qui doivent précéder l'immolation. Une version anglaise (2)

<sup>(1)</sup> M. Max Müller fait remarquer qu'il était de continue chec les Thraces, les Gêtes, les Grees, que cefle de ses épunses que l'homm avait le plus chérie fût sacribée sur sa tombe. La mythologie pentonique conserve anssi des traces de cet usage. Plas tard, la la loi benhamaique attribua à la première, épouse bu mort le douit d'être brûlée aver lui. (Voir A history of ancient sandérit literature, ouvrage déjà cit.)

<sup>(2)</sup> Aintic Journal, cotabler 1817. Krishan then said, a I will now make known the supercule aware. It is proper that a woman should accompany her husband in death, such a faithful wife abld with her husband attain the regions of truth; for the husband, with respect to the wife, is endued with all the qualities of the gods, and all the virtues of plares of holy visitation. The husband, with regard to the wife, is a fating to rivers, at latt to celeritals, as the superme Brohma to the saints. A critain faithful wife having seen her husband expire, after having performed.

de ce fragment a été insérée dans le Journal asiatique de Londres; nous la traduisous ici :

- « Alors Krichna dit : Je ferai maintenant connai-
- tre la loi supréme concernant les femunes. Il est
   convenable qu'une femme accompagne son mari
- convenable qu'une feunne accompagne son mari
   dans la mort; une si fidèle épouse atteindra avec
- » lui les régions de la vérité; car le mari est, par rap-
- » port à la femme, revêtu de toutes les qualités des

abhitions, went into the place where he was, and apake these words: - - Thou wert sent to me in the charter of a husband, with all the attributes of a divinity. I will die with thee, and thou shalt be my husband in another life. Whether thou go to leaven or to held, attacted, as it were to they side, thither will I go with thee. Thou, o husband, art my refuge, both here and hereafter. Let reverence be paid to the husband when living, as to a divinity! If thou art about to go to the regions of punishment, for transpressions formerly committed in this life, do not be apprehensive, for I will accompany thee, and afely conduct thee to the realins of bilss. I will even save there from the punishment ordained for the murder of a Brahama, or any other similar crine.

The faithful wife upon hearing of her bushands death, having thus devoted her life, should purify herrelf from all impurity, according to the words of Baris. She should put on garnenus, dyed red with knumbha, having a border of silk; she should adorn her person with flowers and hetel leaves, and safform and kajala; with garlands and chaplets of sweet secreted flowers, and with various other orusments. Then the faithful wife should select four young women bring mader their father's care, and compliment them with presents satisfie to their youth, of minime, garbands of flowers, braceletes, sanders, and collyrium. She should also, with due attention make offerings to the aged father and mother of her deceased hashand; to the Brahumans, to her children, and grand-children, and other relations.

» dieux et de toutes les vertus des lieux de saint pèle-» rinage. Le mari est à la femme ce qu'est le Gange » aux rivières, ce qu'est Hari aux habitants des cienx, » ce qu'est le suprême Brahma aux saints. Une épouse » fidéle ayant vu expirer son mari, vint, après avoir » accomplises ablutions, au lieu où il était, et dit ces » mots : « Tu m'as été envoyé sous la figure d'un mari, » avec tons les attributs d'une divinité. Je veux mon-» rir avec toi, et tu seras mon époux dans une autre » vie. Là où tu iras, au ciel on en enfer, là, comme » attachée à ton côté, je veux aller avec toi. Tu es, ò » mon époux, mon refuge dans cette vie et dans » l'autre ensemble. Qu'on rende hommage à un mari, » quand il vit, comme à une divinité! Si tu vas vers » les régions du châtiment, pour des transgressions » commises dans cette vie, ne crains pas, car je t'ac-» compagnerai, et je te conduirai en sureté aux » royaumes de bénédiction. Je te sanverai même de » la punition ordonnée pour le menrtre d'un brahmane » on pour tout antre crime analogue. »

"L'épouse fidèle, après avoir appris la mort de son mari, ayant ainsi fait le sacrifice de sa vie, se purifiera elle-même de tonte impureté, selon les paroles de Hari. Elle mettra des vétements teints en ronge avec le kousoumbha (1), garnis d'une bordure de soie; elle ornera sa personne de fleurs

<sup>(1)</sup> Carthamus tinctorius.

- » et de feuilles de bétel, de safran et de kajala (1);
- » de guirlandes et de chapelets d'un donx parfum.
- » et d'autres ornements variés. Alors l'épouse fidèle
- » choisira quatre jeunes femmes vivant sous la tutelle
- » de leur père, et leur fera don de présents assortis
- » à leur jeunesse, consistant en minium, en guirlan-
- » des de fleurs, en bracelets, en saudal et en collyre.
- » Elle devra aussi faire, avec l'attention convenable,
- » des offrandes aux vieux parents de son mari défunt;
- » aux brahmanes, à ses enfants, à ses petits-enfants
- » et à ses autres relations. »

On trouve dans le Bhagavata-Pourana l'intéressante peinture d'un sacrifice de Satti (2).

Le roi Prithou venait de terminer sa carrière tour à tour militante et contemplative. Sa femme, jeune et délicate. l'avait suivi dans sa retraite; elle voulut l'accompagner dans la mort.

Le cortége funèbre se dirige vers une montagne couverte de sombres forêts. Le chemin est rude, la montée pénible. La reine déchire ses pieds aux ronces du chemin; mais tout entière à sa douleur, tout entière à l'idée du sacrifice qu'elle va consommer, elle marche sans s'apercevoir des dangers de lu route

(2) Livre IV, chapitre xxiti.

<sup>(1) «</sup> Noir de fumée employé pour les cils et les paupières, et » comme médicament. » (Dictionnaire classique sanskrit français, par M. ÉMILE BURSOUF, avec la collaboration de M. Lenpol, 1863.)

On est arrivé au sommet de la montagne. Le bùcher est préparé.

An moment de livrer aux flaumes le cadavre de son mari, et de voir s'anéantir à jamais ces restes aimés, Artchis sent son courage l'abandonner et ses yeux se remplir de larmes. L'espoir d'une réunion prochaine la fortifie : elle dépose le corps sur le bicher.

« Quand elle eut tout préparé pour les funérailles, » continue le poëte, » elle se baigna dans un torrent; » puis ayant offert de l'eau à son glorieux époux, elle sahua les dieux, habitants du ciel, et ayant fait trois » fois le tour du bûcher, elle eutra dans le feu en son» geant à son mari. »

Ce dernier trait est sublime de seutiment et de vérité. Il fallait en effet penser à celui dont la dépouille mortelle sé convertissait en cendres, et dont l'âme s'envolait aux célestes demeures, pour envisager saus frémir ce redoutable passage de la mort à l'immortalité.

Et comme pour encourager les veuves à s'inspirer de ce grand exemple, quelle magnifique récompense! Les déesses couvrent de fleurs le bacher des deux époux, et, pendant qu'une harmonie divine se fait entendre, elles exaltent le honheur et la gloire de la fenume qui s'est dévonce à son mari sur la terre et le suit dans le Ciel.

« Ali! qu'elle est heureuse, » chanteut les Immor-

telles, « cette femme qui a servi le premier des rois » avec un dévouement aussi complet que celui de Çri » pour le dieu chef du sacrifice!

» Voyez! la voilà, cette fenme vertueuse, qui, » pour prix de son inconcevable courage, s'clève à la snite du fils de Véun (1), bien au-dessus de » notre demeure. »

Ici on retrouve les singulières idées des Hindous sur l'absorption contemplative de l'homme dans la nature :

- Qu'y a-t-il de difficile, » poursuivent les déesses,
   » pour les mortels qui, peudant leur existence passa » gère en ce monde, se livrent à l'inaction, qui est
   » la véritable voie pour atteindre à Bhàgavat?
- Oni, elle est grande la misère à laquelle se condamne ici-bas l'être ennemi de Ini-même qui, au sein de la condition humaine, laquelle est un moyen de salut, s'attache encore aux objets extérieurs.

Bientôt le feu a dévoré les corps des deux époux, et pendant qu'ici-bas leurs cendres se confondent, lahaut leurs umes unies gagnent ensemble le céleste séjour.

Oni, pour la femme qui avait aimé son mari, c'était un ineffable bonheur de se joindre encore à lui dans une autre vie! Mais pour celle qui avait été victime

<sup>(1)</sup> Véna était le prédécesseur, non le père, de Prithon.

d'une union malheureuse, pour celle qui, encore dans l'enfance, pouvait à peine comprendre la douleur du veuvage; pour celle même qui, attachée au souvenir de son époux, se sentait faible devant la mort, quelle affreuse perspective! quelle barbare obligation!

Mais si elle précédait son mari dans la tombe, l'épouse fidèle, quels devoirs incombaient à celui qu'elle délaissait?

- « Tout Dwidja connaissant la loi, » dit Manou, « qui » voit mourir la première une épouse qui se confor-
- » mait à ces préceptes (1) et appartenait à la même
- » classe que lui, doit la brûler avec les feux consa-
- » crés et avec les ustensiles du sacrifice.
  - » Après avoir ainsi accompli, avec les feux consa-
- » crés, la cérémonie des funérailles d'une femme » morte avant lui, qu'il contracte un nouveau ma-
- " riage et allume une seconde fois le feu nuptial (2)."

Voila une consolation un pen prompte, et qui contraste étrangement avec l'éteruelle douleur on la cruelle inunolation de la veuve. — Passons. — Dans l'Inde, comme ailleurs, l'homme fait la loi.

Disons-le à la gloire des Hindons : tous ne s'empressèrent pas de profiter d'un privilège si libéralement octroyé. Il y eut parmi eux des venfs inconso-

Préceptes de pureté et de vertu indiqués dans une loi prérédente.

<sup>(2)</sup> Livre V, cl. 167, 168.

lables. Lisons dans le Raghou-Vança l'épisode de la mort d'Indoumati (1), helle et gracieuse souveraine, épouse tendrement aimée. L'unteur du poème, Kalidàsa, a redit les plaintes de l'époux dans des stroplies où — à part le précieux de quelques passages, indice d'une certaine décadence littéraire — la véritable douleur éclate avec une navrante expression.

Le roi Adja, fuyant un jour avec Indoumati les soucis de la puissance et les bruits de sa capitale, errait avec sa charmante compagne dans le royal bocage qui étendait ses pentes fleuries au pied de la superbe Ayodhyà.

Ils étaient heureux. Auprès d'eux croissait un fils, celni qui devait être le grand Daçaratha, père de Rama. Jennes, heaux, rayonnants de vie, ils s'entretenaient de leur anour.... Soudain, une guirlande de fleurs divines tombe du ciel; c'est la couronne de Nărada, le messager des dieux. Elle traverse l'air, se pose sur le sein de la reine, et Indoumati s'affaisse et meurt.

Le roi s'est évanoui. De prompts secours le rappellent à la vie, à la douleur.

Prenant dans ses bras le corps inanimé de sa femme, il essaye, dans une suprême étreinte, de réchauffer sur son cœur celle qu'a déjà touchée la mort.

OEuvres de K\(\text{alid\(\text{asa}\)}\), traduites par M. Fauche, Raghou-Fança, chant VIII.

Devant la certitude de son malhem, sa ferneté habituelle disparait, et des larmes longtemps contenues brûlent ses yeux et étouffent sa voix.

a Si des fleurs, » murmure-t-il, » peuvent nous » ôter la vie en touchant le corps seulement, dans » quelle autre chose le Destin, s'il vent nous frap-» per, ne trouvera-t-il pas, hélas! uue arme assez » puissante? »

Il s'efforce de se tromper lui-même; il voudrait croire à une feinte de la reiue, et la supplie de cesser ce jeu cruel :

Jamais, quoique je t'aic longtemps offensée, tu
 ne m'as infligé ton mépris : pourquoi donc, à cette
 heure on je suis innocent, ne me crois-tu pas digne
 que tu m'adressées une parole?

» Je suis un perfide, on ne peut en douter! » continue-t-il avec amertume. « Je me suis amusé, tu le » sais, à feiudre que je t'aimais, femme au candide » sourire, puisque tu as fui de ce monde vers le ciel » saus me dire nu faible adieu, et pour une absence » qui n'aura point de retour!

" Tout à l'heure, mon âme infortuuée avait suivi " mon épouse : pourquoi donc mon âme est-elle " revenue sans elle?"

Pensant à ce que tout à l'heure elle était, voyant ce qu'elle est maintenant, il s'écrie : « Honte soit » donc à cette fragilité des mortels! »

Mais la brise se joue duns les cheveux de la morte,

et les fuit doucement ondoyer..... Si c'était un réveil!

- En agitant les tonffes de tes cheveux bouclés,
   entremélés de fleurs, embellis d'abeilles, ce veut
   fait croire à mon âme, femme charmante, que tu
   reviens à la vie.
  - Daigne vite, par ton réveil, ma bien-aimée, dissiper le trouble de unor cœur, comme l'herbe de
     l'Himâlaya, par ses clartés dans la nuit, chasse les
     ténèbres amoncelées au fond des caverues.

Il était dans l'Inde une douce et naïve croyance : l'açoka, l'arbre élégant si souvent chanté des poètes, devait, touché par le pied d'une belle femme, faire éclore ses grappes de fleurs. Indoumati, peu d'instants avant sa mort, avait, dans sa course légère, effleuré la plante merveilleuse.

- « La fleur que va produire cet açoka, fécondé au « contact de ton pied, » continue le monarque, » com-» ment la chaugerai-je, cette parure destinée à tes » cheveux bonclés, en une guirlande offerte à tes » mânes!
- La société de tes amies ne partageait-elle pas tes
   plaisirs et tes peines? Ton fils, que voici, ne res semble-t-il pas d'heure en heure davantage à
   Lunus? Moi n'avais-je point un seul amour? Et,
   qnoique tout fût ainsi, tu as d'une ame cruelle
   embrassé une telle résolution!.....

Épouse, sage conseillère, amie sympathique,
 disciple chéri dans l'enseignement des beaux-arts,
 dis, femme charmante, que ne m'a point ravi
 en toi la mort, détournant son visage de la com passion?

Sur la lyre harmonieuse du poête attique, Admète pleura-t-il en plus touchants accords la perte de celle qui mourait pour hii?

Ou arrache avec peine des bras convulsivement serrés d'Adja la jeune et pâle souveraine; on la revêt de funèbres parures, et bientôt un fen parfuné d'aloès et de sandal dévore ce qui reste de l'amour d'un roi.

Adja a voulu se précipiter dans les flammes, mais le souci de sa renommée, le souvenir de son peuple l'ont arrêté.....

- Après dix jours écoulés, » ajonte le poète, « ce » roi sage fit célébrer dans ce même bocage, sons les » nurs de sa capitale, avec la plus grande pompe,
   » les cérémonies funèbres en l'houneur de son épouse,
   » dont il ne restait plus que les vertus.
  - » Il rentra sans elle dans la ville. . . .

En vain un saint anachorète, essayaut, par l'organe d'un disciple, d'arracher Adja à son chagrin léthargique, lui fait voir dans la compagne qu'il a perdue une ayruphe exilée du ciel et que devait y rappeler la vue des fleurs divines; en vain il le met en présence des imposants devoirs de la royauté; en vain il lui expose, dans un langage d'une admirable philosophie, l'instubilité des choses humaines et les espérances d'une autre vie :

Loin de toi donc cette pensée continuelle de sa
 mort! Mourir est un malheur commun à tous ceux
 qui naissent. C'est à la terre qu'il te faut songer;
 car la terre est la véritable épouse des rois!

" La mort est la condition naturelle des ames; la " vie, disent les sages, est pour elles un état de ma-" ladic.....

» Pour l'homme d'un esprit faible, la mort d'un » objet aimé, c'est la flèche qui se plonge au fond du » cœur; mais, pour l'homme d'une intelligence ferme, c'est le dard qu'on retire de la plaie, cur » il sait que la mort est la porte de la vie.

Le roi a murmuré : « C'est vrai! » et il est resté enseveli dans sa donleur.

Pendant huit années encore, l'amour paternel le fait vivre; pendant huit années, s'entourant des inages de la morte bien-aimée, il appelle de ses vœux ardents un accident, une maludie que son devoir l'empèche de chercher; mais quand il a terminé l'éducation de son fils, quand il a assuré un protecteur à son peuple, alors, se privant d'aliments, il s'endort du dernier sommeil.

« Bientót, achève Kâdilâsa, abandonnant son

 corps sur le rivage, où la Sarayoù commence à méler son onde avec les eaux de la Gangà, il parvint

à l'honneur d'être compté au nombre des Immor-

« tels; et, rénni avec sa femme plus belle encore

qu'elle n'était sur la terre, il savoura le bonheur

» avec elle dans les maisons de plaisir qui ornent

» l'enceinte du Nandana (1). »

<sup>(1)</sup> Bocage d'Indra.

## SECONDE PARTIE.

### CHAPITRE PREMIER.

#### LA FEMME DANS LES TEMPS LÉGENDAIRES.

L'Inde autique n'a pas d'histoire. — La création, le premier homme et la première fouma. — Les première marièges. — Les deux épouses d'Outtinapida : Sonniti, la homne conduite, et Sourcoutehi, la le-auté gracieuse; légende de Dheurea. — La fille de la Mort et am fils Vena. — Prithon, le crivilisteure de l'Inde, et as compagne. Artehis. — Illà, fille du septiène Manon, aieule de la dynasie lumière.

Nous vondrions ici méler l'histoire de la femme à celle de l'Inde antique, dire le voie qu'elle y a joné, l'influence qu'elle y a cyrecé; mais le fil conducteur nous manque. Ni le calam de l'écrivain, ni la voix des monuments ne retracent les événements qui durent agiter la société indienne à son origine. Le peuple hébren a régulièrement exposé la snite de ses destinées dans le livre qui aujourd'lini encore est pour nous le livre saint par excellence. La Chine nous a ouvert ses précienses et fidéles annales. L'Égypte, l'Assyrie ont gravé sur la pierre et le

marbre les phases de leur existence politique. La Grèce a recueilli les traditions des pays qu'elle a vaineus. Seule des nations orientales, l'Inde a gardé le secret de son passé, et les recherches des étrangers qui ont tenté de le lui arracher n'ont abouti qu'à des notions vagues on erronées.

Les grandes épopées et les Pouranas renferment, il est vrai, le germe d'une histoire; mais que de voiles à soulever pour dégager leurs souvenirs de la brume mystérieuse où ils flottent! Composés sous l'influence brahmanique, l'idée sacerdotale y domine, et, dans des récits allégoriques, arrange les événements au gré de ses desseins. Dans les Pouranas surtout, que de décevantes énigmes! On croit avoir déeouvert une figure historique, on est en présence d'un être fietif ou purement eosmique. Comment, sans autre guide qu'une chronologie fabuleuse, distinguer la réalité du mythe? Et même, quand on arrive aux types vivants, aux événements certains qui inspirerent les auteurs du Râmûyana et du Mahâbhârata, comment recueillir, sous l'exagération de la forme, les éléments d'une critique sérieuse? Peutêtre est-ce une tache réservée à l'érudition moderne.

Essayons de saisir quelques traits des antiques traditions, et sans prétendre vainement à les dépouiller de leur aspect légendaire, cherchons-y les apparitions féminines qui précédérent les héroines des grandes épopées.

» Au commencement, les ténèbres étaient enve-» loppées de ténèbres..... tout était confondu. L'être

reposait au sein de ce chaos.... Au commencement
 l'Amour fut en lui, et de son Intelligence jaillit la première semence.... Qui connaît ces choses? Qui
 peut les dire? D'on viennent les étres?

Les dieux aussi ont été produits par lui. Mais lui,
 qui sait comment il existe? Celui qui est le premier
 auteur de cette création, la sontient. Et quel autre
 que lui pourrait le faire? Celui qui du haut du ciel
 a les yeux sur tout ce monde, le connaît seul. Quel
 autre aurait cette science (1)?

Manou et les Pouranas suivent le développement de cette idée. Se réveillant, l'Étre suprème médite de faire jaillir la vie, l'harmonie du 'néant, de la confusion. Soudain, les eaux envahissent le monde, un germe est déposé sur l'étendue liquide et devient l'œuf d'or où, dit Manou, « l'Être suprème naquit

<sup>(1)</sup> Essai sur le Véda, par M. ÉMILE BURNOUF.

» lui-mème souis la forme de Brahma, l'aïeul de tous » les étres (1). » L'ouf se divisant forme le ciel et la terre. Brahma crée la nature entière qu'il anime de l'âme universelle; il crée les dieux, les vertus et les vices, les rites religieux, les sciences, les lettres et les arts. Il produit les Pradjàpatis, les patriarches de l'Inde; enfin, de sa propre substance et des deux portions de son corps il crée l'homme et la femme.

C'est l'aurore de l'immense période de temps qui compose un Calpa, un jour de Bralma, c'est-à-dire, quatre billions trois cent vingt millions d'aunées hamaines! A la fin de chacuu de ces jours, l'univers s'écroule, Brahma s'endort: c'est la mit de Dien, c'est le Pralaya, la destruction. Une aunée de Brahma comprend trois cent soixante calpas. Quand seront écoulées cent années de Brahma, le créateur et la création s'anémutiront à jamais: ce sera le Mahá-Pralaya, la grande destruction; ce sera la fin des temps.

Dans chaque calpa règnent quatorze Manons, quatorze chefs de race lumaine. Sept ont passé, sept sont à venir.

Le premier Manon, s'inclinant devant l'Étre suprème, lui offre son hommage et celui de Çataroàpia, sa compagne: « Toi seul es le créateur, le père, le « nourricier de tons les étres; cependant consens à

<sup>(1)</sup> Livre 1, çloka 9.

- » nous indiquer, it nous qui sommes tes enfants, le » moyen de te témoigner notre obéissance.
  - » Adoration à toi qui es digne de louanges! mon-
- tre-nous, parmi les actions possibles à notre éner gie, celle qu'il faut que nons fassions pour obtenir
- gie, celle qu'il faut que nous fassions pour obtenir
   de la gloire dans l'univers entier et le salut dans
- » le monde futur (1). »

Et Brahma, souriant à ses enfants, répond avec une paternelle bonté : « Je suis content de toi, mon » fils; que le bonheur vous accompagne tous deux, o

- » sonverain de la terre! parce que tu m'as dit de toi-
- » même avec un cœur sincère : Commande-moi!
- » ..... Mettez tous deux au monde des enfants qui
   » te ressemblent par leurs bonnes qualités; gouverne
- te ressemblent par rems bonnes quantes, gouvern
- » la terre avec justice, ò mon fils; honore Pourou-» cha (2) par des sacrifices.....»

De la compagne que lui avait donnée l'Étre supréme, Manou eut deux fils dont les Pourânas vantent la valeur et la piété: Priyavrata (3) et Ontkianpàda (4); et trois filles d'une beanté accomplie et d'un

Bhâŋavata-Pourâna, traduit par M. Eugène Burnouf, liv. III, chap. XIII.

 <sup>(2) »</sup> Pouroneha désigne Brahma principalement comme père du
 monde, comme auteur des générations et propagateur de la vie. »
 (Essai sur le Véda, p. 365.)

<sup>(3)</sup> Priyavrata veut dire celui qui se voue à l'affection d'autrui. (Voir M. Pavie, Études sur l'Inde ancienne et moderne, Revue des Deux-Mondes.)

<sup>(4)</sup> Outtânapâda : celui qui va droit en avant. (M. Pavic, ouvrage précité.)

grand caractère (1). La puissance paternelle fut également partagée entre le premier homme et la première femme, que la tradition nomme la grande reine Cataroûpă.

La race humaine des fils de Manou s'unit à la race divine des Pradjàpatis, fils de Brahma, et ainsi se contractèrent les premiers mariages.

Outtanapada a éponsé deux femmes : Souniti (la bonne couduite) et Souroutchi (la beauté gracieuse). Ce n'est pas aux vertus de la première que le roi rend hommage, c'est aux attraits de la secoude.

Toutes deux l'ont rendu père; mais Souniti voit son fils sacrifié à celui de sa hautaine rivale. A Outtama (2) seul le roi est libre de prodiguer les témoignages de sa tendresse.

Un jour, assis sur le trône, il tenait sur ses genoux l'enfaut préféré.

Le fils de Sounitt, Dhrouva (3), désireux de partager avec son frère les épanchements de l'amour paternel, tendit à sou tour ses petites mains au monarque. Souroutchi était là; Outtanapada repoussa le panvre enfant, et la favorite, non contente de ce refus, y joignit l'outrage:

<sup>(1)</sup> L'une d'elles fut Dèvahûti. (Voir Ire partie, chap. I et II.)

<sup>(2)</sup> Outrama : le premier parmi ses égaux, optimus. (M. Pavie, ouvrage précité.)

<sup>(3)</sup> Dhrouva: celui qui est fixe dans ses pensées. (M. Pavie, ouvrage précité.)

« Pourquoi, enfant, » dit-elle impérieusement à Dhrouva, « pourquoi vous nourrissez-vous vainement « de si présomptueuses espérances? Vous êtes né » d'une mère différente, et vous n'étes pas mon fils, » pour aspirer inconsidérément à une place propre à » l'excellent Outtama senl. Il est vrai que vous étes le

» fils du Radjà; mais je ne vons ai pas donné la nais-

» sance. Ce trône royal, le siége du roi des rois, convient à mon fils sculement; pourquoi aspirez-vous

» à l'occuper? pourquoi caressez-vous inutilement » nne si haute ambition, comme si vous étiez mou

» fils? Oubliez-vous que vous n'êtes que l'enfaut de » Souniti (1)? »

Le roi se taisait. Oppressé, l'enfant s'échappe de la salle royale et se dirige vers l'appartement de sa mère. Éclataut en sanglots, il court à elle, et cette fois des bras caressants se referment sur lui.

Souniti sourit; elle croit à l'un de ces chagrins si fréquents dans l'enfance, chagrins d'une expression anssi vive que la cause en est légère; mais bientôt,

<sup>(1)</sup> Vishnu-Purana, translated by Wilson, book 1, chapter XI. i Why, child, do you vainly indulge in such presumptuous hopes? You are born from a different mother, and are no son of mine, that you should aspire inconsiderately to a station fit for the excellent Uttama alone. It is true you are the son of the Raja, but I have not given you birth. This regal throne, the seat of the king of kings, is suited to my son only; why should you aspire to its occupation? why idly cherish such lofty ambition, as if you were my son? do you forget that you are but the offspring of Suniti. .

son sourire se noie dans les pleurs : son fils lui a dit les cruelles paroles de la favorite, la compuble indifférence du roi.

Dans cette âme sereine et forte, le ressentiment n'à pas d'accès. Convrant de baisers et de larmes l'enfant qu'elle semble vonloir dédonmager du dédain de son père, Souniti voit briller dans son regard l'étincelle de la colère..... « Ne sonhaite de mul à » personne, cher enfant, » s'écrie-t-elle; » non, car

- » l'homme souffre lui-meme du mal qu'il fait à
- » autrui. Souroutchi a dit vrai : c'est une infortunée
- » qui t'a porté dans son sein et nourri de son lait,
- elle que le maître de la terre a honte de prendre
   pour femme légitime, ou même pour servante (1).

Elle berce d'un pur espoir l'enfant, qui s'afflige de la perte d'un trône. Le meilleur chemin de la grandeur n'est-il pas le devoir?

« Le trône royal, » dit-elle, « l'ombrelle de la » royauté, les chevaux et les éléphants sont à celui » dont les vertus les out mérités; souviens-t'en, mon

» fils, et sois consolé (2)! »

Ici le poëte transporte dans la hante antiquité la croyance plus moderne à la métempsycose. Sonniti s'incline devant le malheur qui la punit pent-être,

<sup>(1)</sup> Bhåyavatu-Pouråna, livre IV, chap. viii.

<sup>(2)</sup> Vishnu-Purāna. The regal throne, the umbrella of royalty, horses and elephants, are his whose virtues have deserved them : remember this, my son, and be consoled.

ainsi que son fils, de fautes commises dans une autre existence, tandis que le ciel récompense dans Souroutchi et dans Outtama une vie antérieure de piété et de vertu. Si Dhrouva désire un sort auguste, qu'il le mérite par la pratique du bien. « Sois ainable, » sois pieux, sois amical, sois d'une bienveillance » assidue à l'égard de tontes les créatures vivantes, « car la prospérité descend sur le mérite modeste » comme l'eau s'écoule vers la vallée (1). »

De ces conseils d'une morale tout évangélique, l'enfant n'en a compris qu'un seul. « Ma mère, les » parques que vous in avez adressées pour ma couso-lation ne trouvent pas de place dans un cœur » que l'outrage a brisé. Je veux m'exercer à obtenir » un rang si élevé qu'il sera révéré par le monde « entier. Quoique je ne sois pas né de Souroutchi, la » bien-aimée du roi, vous contemplerez ma gloire, à » moi qui suis votre fils. Laissez Onttama, mon frère, » son enfant, posséder le trône que lui a donné mon » père. Je ne souhaite d'autres honneurs que cœux » que mes propres actions m'acquerront, et tels » que mon père n'en a jamais joui (2). »

<sup>(1)</sup> Vishnu-Purûna. Be amiable, be pious, be friendly, be assiduous in benevolence to all living creatures; for prosperity descends upon modest worth as water flows towards low ground.

<sup>(2)</sup> Vishnu-Purāna. • Mother, the words that you have addressed to me for my consolation find no place in a heart that contimuly has broken. I will exert myself to obtain such elevated rank,

A ce précoce renoncement aux grandeurs terrestres, à cette ardente aspiration vers des félicités spirituelles, on voit surgir la grande figure du brahmane, se consolant de la perte du gouvernement temporel par un autre pouvoir plus redoutable encore. Est-ce bien là un eufant de cinq ans qui parle? Non, c'est la caste sacredotale qui se sert de cette bouche si pure pour glorifier sa mission. Involontairement ici, on sent un anachronisme vraiment singulier, et, devant cette antiquité factice, on se reporte à l'époque primitive dont les Védas nous ont laissé la fidèle image, et où le même homme qui combattait l'indigène, cultivait les vertes campagnes, et, sans intermédiaire, appelait la faveur du ciel sur le succès de ses armes et la prospérité de ses champs.

Toute la légende qui nous suggère cette réflexion respire le même sentiment. Dhrouva quitte sa mère, le palais de son père, et pénètre dans un hois. Là se trouvent réunis les Richis, les sept sages qui furent les divins instituteurs de l'homme. Dhrouva leur expose avec véhémence la situation que lui a faite l'orgueil d'une favorite, et l'un d'eux, Nàrada, étonné, s'écrie :

that if shall be revered by the whole world. Though I be not horn of Suruchi, the belowed of the king, you shall lehold my glory, who am your son. Let Uttana my brother, her child, possess the throne given to him by my father; I wish for no other honours than such as my own actions shall acquire, such as even my father has not enjoyed.

O énergie des Kchattriyas qui ne laissent pas
 abaisser leur origuei!! Celni-ci, tout enfant qu'il
 est, garde en son œur les dures paroles d'une
 belle-mère (1).

Il conseille pateruellement à l'enfant la résignation; mais le sang des guerriers bouillonne dans cette jeune poitrine, et Dhrouva adresse au sage cette fière réponse:

« Cette quiétude que dans sa compassion Bhaga-» vat a enseignée aux hommes dont le cœur est ému

par le plaisir ou par la douleur, est trop difficile à
 atteindre pour les étres de mon espèce.

» Elle ne descend pas dans le cœur indomptable et
 » emporté d'un Kchattriya blessé, comme je le suis,

» par les flèches des discours outrageants d'une belle-

» Enseigne-moi, ó brahmane, une bonne voie » par laquelle je puisse m'emparer du lieu le plus

» élevé dans les trois mondes, d'un lieu qui n'ait été
 » occupé ni par mes ancêtres ni par d'autres (2).

Frappé de l'irascibilité, de l'immense orgueil du prince, les Richis ne laissent pas d'admirer la force de son caractère. Ils lui indiquent le moyen de s'élever au-dessus de l'humanité: l'adoration de Vichnou, tel est-il. Vichnou dans la haute antiquité! alors que

<sup>(1)</sup> Bhāgavata-Pourāna, livre IV, chap. vin.

<sup>(2)</sup> Idem.

le dien ne personnifiait que les trois principaux aspects du soleil! Ah! répétons-le, que nous sommes loin du symbolisme des Aryas!

Pendant que Dhrouva s'éloigne et s'enfonce dans la forêt de Madhonvana consacrée à Vichnon, Nårada se rend an palais, qu'a fui le fils du roi.

Tout est morne. Depuis le départ de l'enfant de Sounitt, Outtànapàda a compris combien il aimait ce fils qu'il avait rejeté, et, avec une douleur contenue, il offre au Richi l'hommage qui lui est dù.

D'où vient, ô roi, dit Nârada, que tu te livres à
 de profondes réflexions qui attristent ton visage?
 Sans doute, ni le plaisir, ni la vertu, ni la fortune
 ne te manquent (1).

Le monarque laisse échapper le cri navrant de l'affliction et du remords. Mandissant sa faiblesse et l'empire de sa favorite, il répond au milieu de ses larmes:

- Mon jeune fils, o brahmane, âgé de cinq ans,
  cet enfant si sage, a quitté la ville avec sa mère, et
  c'est ma préférence pour une autre femme et ma
  dureté pour lui qui l'y ont forcé.
- Les loups ne dévoreront-ils pas un enfant qui est seul dans la forêt, sans secours, épnisé par la faim et par la fatigue, couché sur la terre, le visage semblable à un lotus fané?

<sup>(1)</sup> Bhåjavata-Pouråna, livre IV, chap. viii.

- » Aussi, vois ma cruanté, o brahmane, et ma fai-
- » blesse pour une femme! J'ai été assez dur pour re-» pousser mon enfant qui, par affection pour moi,
- » voulait monter sur mes genoux! »

C'était la voix d'un père. Nàrada ne s'y méprit pas. L'expiation appelait le pardon; et le regret, l'espoir.

- « Ne pleure pas, ó roi des hommes, sur ton fils, » qui est protégé par un dien; tu ignores sa gran-» deur, dont la gloire remplira l'univers.
- Après avoir accompli une œuvre bien difficile à
   exécuter, même pour les gardiens du monde, il
   parviendra bientôt à étendre ta renommée (1).

Et la voix du sage pénètre dans le cœur ulcéré d'Outtànapada, comme un baume salutaire. Il onblie son royaume, il pense à son fils.

Dhrouva embrasse avec ardeur les rudes pratiques de la dévotion. Le bralunaue, parvenu au dernier degré du renoncement, pouvait remplacer le roi de l'éther, et les austérités du jeune prince fout trembler Indra sur son trône.

Alarmés, les dieux se rassemblent. Quel moyen employer pour rendre l'enfant li la terre? Un esprit céleste revêt la forme de sa mère bien-aimée, de la pieuse Souniti, et s'approche de Dirouva le visage inondé de pleurs:

<sup>(1)</sup> Bhagavata-Pourana, ibidem.

« (1) Mon fils, mon fils, renonce à détruire ta s' force par cette terrible pénitence. Je t'ai obtenu, "mon fils, après tant d'anxieuses espérances! Tu ne peux avoir la cruauté de me laisser sans secours, seule et sans protection, en butte à la dureté de ma rivale. Tu es mon seul refuge; je n'ai d'autre espoir que toi. Qu'as-tu affaire, toi, un enfant âgé de cinq ans seulement, de cette rigoureuse pénitence? Renonce à de si effrayantes pratiques, qui ne produisent aucun fruit salutaire. D'abord vient la saison des jeux de la jeunesse, et quand celle-la est passée, c'est le temps de l'étude; alors succède la période des plaisirs du monde; et à la fin, celle de l'austère dévotion. Ceci est ta saison des jeux, mon enfant. T'es-tu donc engagé dans ces pratiques

<sup>(1)</sup> The Vishnu-Purana, book I, chapter xII. . My son, my son, desist from destroying thy strenghth by this fearful penance. I have gained thee, my son, after much auxious hope: thou eanst not have the cruelty to quit me, helpless, alone, and unprotected, on account of the unkindness of my rival. Thou art my only refuge; I have no hope but thou. What hast thou, a child but five years old, to do with rigorous penance? Desist from such fearful practires, that yield no beneficial fruit? First comes the season of youthful pastime; and when that is over, it is the time for study : then succeeds the period of worldly enjoyment; and lastly, that of austere devotion. This is thy season of pastime, my child. Hast thou engaged in these practices to put an end to thine existence? Thy chief duty is love for me : duties are according to time of life. Lose not thyself in bewildering error : desist from such unrighteous actions. If not, if thou will not desist from these austerities, I will terminate my life before thee. .

- » pour mettre fin à ton existence? Ton principal de-
- » voir est ton amour pour moi : les devoirs sont ap-» propriés à chaque temps de la vie. Ne te laisse pas
- Inobites a characteristic at the first te masse ba
- » égarer par une fallacieuse erreur. Désiste-toi d'ac-
- » tions aussi injustes. Sinon, si tu ne veux pas cesser » ces austérités, je terminerai ma vie devant toi. »

En vain cette voix chérie le rappelle aux joies du monde, l'enfant ne l'entend pas. Soudain elle s'écrie : «Fuis! fuis! mon enfant; les hideux esprits du » mal, les armes levées, entrent en foule dans cette » terrible forêt (1)! » Et l'illusion s'évanouit.

Traduisons encore ici, d'après la version anglaise si vigoureuse et si colorée du Vichnou-Pourâna, le spectacle étrange qu'offrirent les sombres profondeurs da bois:

- (2) Alors s'avancèrent d'effrayants Rakchasas,
   portant de terribles armes, et avec des visages exha-
- » lant une flamme ardente; et les démons nocturnes
- » se pressaient autour du prince, jetant des cris af-
- freux, faisant tournoyer et lançant leurs armes me-
- " nacantes. Des centaines de chacals, de la bonche

<sup>(1)</sup> Fly, fly, my child, the bideous spirits of ill are crowding into this dreadful forest with uplifted weapons.

<sup>(2)</sup> Then advanced frightful likishassa, wielding terrible arms, and with countenances emitting fiery flame; and nocturnal fiends thronged around the prince, uttering fearful noises, and whirling and tossing their threatening weapons. Hundreds of jicksls, from whose mouths gushed flame as they devoured their prey, were howling aloud, to appal the boy, wholly engrossed by meditation. The

desquels ruisselaient des flammes pendant qu'ils dévoraient leur proie, poussaient d'éclatants hur-

» lements pour éponvanter l'enfant, qui était absorbé

» dans la méditation. Les démons criaient : Tuez-le,

tuez-le, coupez-le en pièces, mangez-le, mangez-le;
 des monstres avec des faces de lions, de chameaux

» et de crocodiles, rugissaient et hurlaient avec d'hor-

» ribles cris pour terrifier le prince. Mais ces étranges

» spectres, ces cris épouvautables ne firent ancune

» impression sur les sens de celui dont l'esprit était

» complétement attaché sur Govinda (1). Le fils du » monarque de la terre, absorbé dans une seule

» idée, contempla sans interruption Vichnou qui re-

» posait dans son âme, et ne vit pas d'antre objet. »

Les dieux sont vaincus; mais Vichnou qu'ils implorent les rassure : Dhrouva n'aspire pas à leur puissance.

Se faisant voir au prince dans le rayonnement de sa gloire, il écoute avec bonté les louanges, les prières que lui adresse le jeune ascète. Il lui annonce les

gobbins called out, s Kill him, kill him; ett him to pieces; eat him, eand monsters, with the faces of lions and eannels and erocodiles, roared and yelled with horrible cries, to terrify the prince. But all these uncounts spectres, appalling cries, and threatening weapons, unden on impression upon his senses, whose mind was completely intent on Govinda. The son of the monarch of the carrh, engrossed by one only idea, beheld uninterruptedly Vishna seatted in his sonl, and saw no other object.

<sup>(</sup>I) Un des noms de Viehnou,

destinées qui l'attendent : après avoir gouverné la terre, Dhronva sera l'étoile polaire, le guide du voyagent, l'espoir du nantonier. Ne serait-ée pas une saisissante image de la mission du brahmane?

Le prince quitte la forêt et reprend le chemin des villes; il n'a plos cette sereine quiétude qui naguère l'isolait du monde; il a demandé les honneurs à celui qui pouvait le délivrer de son enveloppe terrestre. Les passions d'ici-bas fermenteut encore dans son cœur : il n'a pu oublier le cruel dédain de sa belle-mere, et pense avec effroi qu'un jour peut-être il verra dans son frère un rival, un ennemi....

La nouvelle du retour de Dhronva se répaud avec rapidité. Quant au roi, « il n'y crut pas plus que si » on lui cût dit que l'enfant revenait d'entre les » morts (1), »

Mais Outtanapada se rappelle les prédictions de Narada; l'espoir remplace le doute, et la joie la douleur.

Accompagné de ses deux épouses parées de leurs ornements d'or et soulevées dans des litières, il sort en grande pompe de sa capitale. Troublé, palpitant, il approche de la lisière de la forét. Bientôt, du, feuillage qui dérobe aux regards les solitudes sacrées, surgit le jeune ascète, et le monarque se précipite vers lui.

<sup>(1)</sup> Bhagavata-Pourana, liv. IV, chap. 1x.

Saisissant dans ses brus l'enfant qui s'agenouille, il l'acable de ces caresses dont autrefois il l'a sevré, et pendant qu'il le bénit, ses larmes témoignent de son repentir et de son amour.

Dans cette supréme étreinte, Dhrouva a senti s'évanouir tout ressentiment. Les deux femmes du roi sont la..... Sans doutei lu see jeter dans le seiu de sa mère?..... Il s'avance, se prosterne aux pieds des deux reines, et les confond dans le même hommage.

Souroutchi, non plus hautaine, mais humble, non plus impérieuse, mais tendre, ne résiste pas à l'émotion que lui cause ce gage d'oubli. C'est sur un œur de mère qu'elle attire le fils de sa rivale, et sa voix, étouffée par les sanglots, peut à peine murmurer ces mots: « Pnisses-tu vivre longtemps (1)! »

Les deux frères s'embrassent avec effision, et la vraie mère, éperdue de bonheur, oublie ses angoisses dans les baisers de son enfant. Le peuple qui se presse avec sympathie autour d'elle, attribue la gloire du fils à la vertu de la mère, et les femmes de la ville honorent le prince de leurs offrandes, et leurs chants d'allégresse célèbrent le retour de l'enfant éparé.

De longues années se sont écoulées. Outtânapâda s'est retiré dans un ermitage, et a établi Dhrouva maître de la terre. Ce n'est pas, ainsi que le fait re-

<sup>(1)</sup> Bhagavata-Pourana, ibidem.

marquer M. Pavie (1) dans son commentaire sur cette légende, ce n'est pas la royauté qu'exprime ce titre auguste, c'est la puissance surhumaine du brahmane.

Outtama gouverne l'État. Entraîné par sa passion pour la chasse, il périt dans une de ses courses aventureuses, et pendant que sa mère le cherche dans les bois, la forét s'embrase, et Souroutchi rejoint son fils.

A cette nouvelle, Dhrouva, qui se croyait mort aux sentiments d'ici-bas, se désespère et se révolte. Un Yakcha, un de ces gnomes gardiens des richesses de Konvéra, le Plutus hindon, un Yakcha a tué son frère et causé la mort de sa belle-mère; les génies du même ordre payeront de leur vie le crime de l'un d'eux. Dhrouva s'enivre du sang qu'il répand; une excitation fébrile s'empare de lui, et la nature domptée réagit dans une ardente explosion..... Ce n'est plus le brahmane, c'est le Kchattriya.... Les vertus qu'il a acquises seront-elles perdues dans un moment d'oubli? Manou, le grand aïent de la race humaine, Manou apparait à son descendant. Il lui expose l'injustice, la cruauté de sa vengeance. Ponrquoi la faute d'un seul doit-elle être un arrêt de mort pour la race du coupable? Pourquoi cette révolte contre les arrêts



<sup>(1)</sup> Etudes sur l'Inde ancienne et moderne. (Revue des Deux-Mondes.)

du Destin? Que l'homme qui, enfaut, cut assez de force pour aller loin de sa mère chercher le bien supréme, maitrise la colère qui l'agite, qu'il contemple en lui-mème le Dien éternel, immuable, impassible; et les vains fautômes des passions humaines s'évanouiront devant la radiense image.

Dhrouva s'incline avec respect et rejette ses armes.

Longtemps après, arrive l'heure tant désirée de la délivrance. Un char divin enlève le brahmane, et bientôt la terre disparait à ses yeux; mais un amer regret empoisonne cet instant suprème, car Souniti n'a pas achevé son temps d'épreuve. « J'irai donc, « dit Dhrouva, dans ce séjour qu'il est si difficile « d'atteindre, en abandonnant une infortunce (1): «

Les dieux l'ont compris, et lui montrent dans le lointain sa mère qu'un char entraine devant eux. Transfórmée en constellation, elle ne sera plus séparée du fils glorieux que les Hindous reconnaissent dans l'étoile polaire.

Pendant les mits majestucuses de l'Orient, ils cherchent leur roi et sa mère dans le sombre azur que parsèment les mondes flamboyants, et les saluent avec vénération.

Cette légende, ainsi que le fait remarquer Wilson, se rattache intimement à la métamorphose de Calisto et d'Arcas, et le poëte de l'Inde et le poëte

<sup>(1)</sup> Bhagavata-Pourana, livre I, chap. xII.

romain durent s'inspirer d'un lointain et commun souvenir.

Un descendant de Dhronva, Anga, digne héritier de la picté, de la pureté de son arenl, se laissa entrainer à une funeste alliance : il épousa une fille de la Mort, désignation symbolique s'appliquant probablement à la figure très-réelle d'une princesse étrangère à l'aristocratique race blanche qui s'était emparée de l'Inde.

Par elle, le vice et l'impiété s'infiltrèrent dans la postérité de Manon et des Pradjàpatis; par elle, le malheur devint l'hôte de la maison royale.

Coïncidence réellement étrange! lei encore, comme dans la Bible, les enfants de Dieu sont perdus par leur alliance avec les filles d'une race mandite!

De cette union naquit un fils, Véna, qui suça avec le lait maternel les peuchants odieux des enfants de la Mort. Effrayé de ses instincts sauguinaires, son père déserta le trône, et alla chercher an loin, dans les vastes forêts, le calnue et l'oubli.

L'État ne pouvait rester sans maître. Les brahmanes mandérent la reine Sounithà, et, devant elle, sacrèrent son fils.

Roi, Véna fut ce que prince il avait promis d'être; et les actes tyranniques de sa jeunesse répondirent aux jeux cruels de son enfance.

S'appliquant à la lettre la définition donnée par

Manou, de ce pouvoir suprême des rois qui réunit les attributs de tontes les divinités, il se crut dien, et défendit tont autre culte que le sieu.

Les solitaires, dont les frais et verdovants bocages étaient troublés par les violeutes incursions des classes princières, par les cris de terreur et les génissements des peuples, avaient jusqu'alors gardé le silence; mais leur religion, leur autorité menacées, ils se concertèrent et dirent:

« Véua, parce qu'il est né du sein de Sonnithà, « est déjà naturellement vicieux; c'est pour cela que « chargé de protéger le peuple, il n'u d'autre pensée » que de le détruire (1). »

C'était en effet la digne occupation d'un petit-fils de la Mort.

Les solitaires sortirent de leurs retraites, vinvent an monarque, et tentérent de le rappeler au devoir; l'ironie, l'insulte accueillirent leur démarche. C'était trop : les premiers-ués de Bralıma se levèrent, et par leurs prières l'insensé fut frappé.

Somithà ne se sépara pas du fils qu'elle avait précipité dans l'abine: par des moyens magiques, elle préserva son cadarre de la corruption. Taut est puissante la voix de l'aunour maternel, qui fait sentir son empire aux êtres même les plus farouches!

<sup>(1)</sup> Bhagavata-Pourana, livre TV, chap. xiv.

Les brahmaues choisirent le successeur de Véna dans une ligne collatérale, et pour exprimer ce fait, les Pourànas se servent d'une allégorie fort pittoresque: les brahmanes secouèrent les bras du feu roi, et de ces membres sortirent deux beaux enfants, un garçon et une fille.

A cette vue, les brahmanes jetérent des cris de bonhenr : « Cehni-ci, » dirent-lis avec allégresse, « celui-ci est nue portion de la substance du bienhenrenx Vichuou, qui est faite pour parifier le » monde; celle-la est une création de Lakcluni, la » compagne fidèle de Pouroucha (1).

 » De ces deux cufauts, le mâle deviendra le premier roi; ce sera le maharadja nommé Prithon,
 » dont la gloire et la renommée seront répandues au
 » loin.

Celle-ci sera sa royale épouse; douée d'une taille
 parfaite et de belles deuts, faite pour rehansser les
 ornements et la vertu elle-même, elle sera,
 sous le nom d'Artchis, inviolablement attachée à
 Prithon (2).

Ou sacra le priuce, et sa femme, brillamment vêtne, se tenait auprès de lui.

La nature elle-même déposa son tribut aux pieds

Pouroucha est un des noms de Brahma; mais les viehnaïtes l'appliquent souvent à leur dieu préféré.

<sup>(2)</sup> Bhagavata-Pourana, livre IV, chap. xiv.

du nouveau monarque, que devaient immortaliser toutes les vertus de l'homme et du sonverain.

- Il traitera, » chantaient les bardes, « la femme d'un
   autre avec le respect d'un fils pour une mère, sa pro pre femme comme la moitié de lui-même (1)..... »
- Artchis s'ussocia de cœur ù lu piense et chaste existence du civilisateur de l'Inde. Quand il se retira du monde, elle le suivit daus sa retraite. Nous avons vu ailleurs comment elle entendait le dévouement conjugal, et quelle fut sa fin gloriense sur le bûcher de son époux.

Le septième Manou, Manou Vaivasvata, le fils du Soleil, l'aœul de la race humaine actuelle, ent une fille, Ilà, célèbre par la ferveur de sa foi et la force de son caractère.

Le Véda mentionne cette princesse; mais le nom d'Ila désignant aussi l'hymne, comment distinguer la femme de la déesse?

Nous ne nous arréterous pas sur ce personnage allégorique, au sujet duquel rien de positif n'est encore connu, et dont l'étrange légende, racontée par les Pourânas, est restée impénétrable.

Ilà et son frère Ikchwäkou furent la souche des deux principales familles royales de l'Inde. Tandis que la dynastie solaire reconnaissait Ikchwäkou pour

<sup>(1)</sup> Bhågavata-Pouråna, livre IV, chap. xvi.

fondateur, la dynastie lunaire faisait remonter son origine à Ilà, qu'épousa Bonddha, le fils de la Lune.

La dynastie des enfants du Soleil et celle des enfants de la Lune furent toutes deux illustrées par des incarnations de Vichnou et par des héros d'une indomptable valeur. Râma, roi de la première, les Pândavas, Krichna, princes de la seconde, noient dans l'océan de leur gloire leurs prédécesseurs aussi bien que leurs successeurs.

Par eux nous entrons dans l'éblouissante période dont le Râmayana, le Mahâbharata, chantent les merveilleuses grandeurs.

## CHAPITRE DEUXIÈME.

#### LA FEMME DANS LES TEMPS HÉROTQUES,

# I. LE RAMAYANA (1).

Les éponses du roi Dacaratha : Kānugalyā, Kēkēyī, Somirts. — Sībā, formus de Rāma. — La Bakchazi Gorhyanakhā. — La grande pénitente Ananonyā. — La Bakchazi Gorhyanakhā. — Lī-machorēte Cavari. — Une princesse de race janus : Tārā. — La pénitente Swayamprabāi. — Les femmes de Lankā (Tancienne Ceylan) et la cour de Bāvana. — La blonde Mandaidarī, première éponse du noir sonversin der Bākchassa. — Les neigenese gardiennes de Sītā. — Tridjatā. — Saramā. — La reine mêre Nikashā. — Parallèle entre les kelvinos da Rāmāyana et celles de l'Hiade.

Dans le Rămâyana, Vâlmiki, l'Homère de l'Inde, chante un de ces événements moitié réels, moitié légendaires, qui colorent le frontispice de l'histoire de tout peuple. Il s'inspire d'un des grands souvenirs de la conquête, métamorphose cette ébauche en un

<sup>(1)</sup> M. Fauche a doté notre langue de exte époyée, dont N. Gorresio a, de son ché, curichi l'harmonienx lidione de sa patrie. Nons devons à M. Fauche nou-seulement la traduction du llimiyana, mais encore celle des œuvres de Kälidisas et d'autres auteurs sauscrits. Et quand on penne que le savant indianite prépare en ce moment la traduction des deux cent mille vers du Mahábhárata, talen que dans aucun pays on n'avait abordée jusqu'à présent, on est heurenx d'admirer une vie si noblement employée.

tablean d'une conception simple et vaste, d'un puissant intérêt dramatique, d'une incomparable richesse de tons, et d'où ressortent, admirablement dessinés, de ces types vrais, animés, ineffaçables, qu'après celui qui en a donné le divin modèle, le génie seul pent créer.

La femme a dans cette œuvre une part immense. Elle y apparait si bien comme la cause des faits de ce récit célèbre, qu'en y supprimant l'élément féminin, on déchirerait le nœud même de l'action.

Avec quelle religieuse grandeur, quel rhythne éclatant s'ouvre l'épopée! Au ton grave, émn, solennel, de l'invocation, on devine que des événements surhumains vont être révélés, et que les dieux euxnémes, descendus sur terre, en seront les sublimes acteurs. Débutant par le not sacré dont les trois lettres symbolisent la triade, elle salue Nărâyana, l'Être suprème flottant sur les eaux, dont Vichnou est une manifestation, et Râma une incarnation. Elle salue Saraswat, la parole sainte; puis entumant coume une fanfare l'hymne de victoire, elle dit ce que fit cic-bas Râma, le fils de l'heurense Kâuaçalyâ, et loue le majestueux poète qui va le raconter aux hommes:

- « Aum! Adoration à Râma!
- Avant tout, adoration à Nărâyana, fait homme,
   et même le plus vertueux des hommes! Adoration
   en même temps à Saraswati, éloquente déesse! En-

» suite, que se déroule dans sa marche ce beau chant » de victoire!

Triomphe à Râma, le Daçarathide; Râma, aux yeux de lotus blane; Râma, qui donnuit suns cesse
une joie nouvelle à Kâmaçalyå, sa mêre; lui de qui
le bras a terrussé le moustre aux dix têtes, et qui

» brille comme un tilaka (1) sur le front de la famille » issue de Raghon!

Hommage encore à ce prince des anachorètes, à
 cet ascète bien-aimé de Cri, à ce poëte Vâlmiki, en
 qui toute science réside (2)!

L'introduction nons transporte dans l'ermitage de Vâlmiki. L'anachorète devise avec Nărada, un des sages célestes, et de plus, le messager des dieux, le Mercure de l'Inde. Vâlmiki trace de la nature lurmaine un idéal qu'il croit chimérique; mais Nărada lui assure que l'image s'en applique, trait pour trait,

l'histoire.

Après le départ du messager divin, l'anachorète se dirigé vers le bois qui entoure son ermitage. Il y découvre un tirtha (3) dont les eaux fraiches et trans-

à un personnage vivant, au roi Râma, dont il lui dit

<sup>(1)</sup> Ornement peint sur le milieu du frant.

<sup>(2)</sup> Râmāyana, poeme sanscrit de Valmiki, mis en français par Hippolyte Fauche, 9 vol. in-12; Paris, 1854-1858. Voir Adihânda, introduction.

<sup>(3)</sup> Tirtha, étang consacré.

parentes l'invitent it y accomplir ses ablutions. Il s'y plonge, il pric. Quand du ciel où ils se sont élevés, ses regards s'abaissent vers la terre, ils errent sur les arbres dont le feuillage touffu se réfléchit dans le cristal du lac.

Un couple d'ardées parcourait les rives de l'étang, et les mélancoliques oiseaux se livraient ensemble à l'un de leurs rares moments de bonheur. Sondain leur chant est interrompu, et la ffeche d'un chasseur atteint le mâle, qui tombe auprès de Vâlmiki. La veuve fait entendre de plaintifs gémissements; ses ailes planent au-dessus du cadavre de son éponx, et son vol inquiet, frémissant, témoigne de son angoisse.

A la vue du héron se débattant dans les affres de l'agonie, de sa compagne désolée, les yeux de l'ascète se mouillent de larmes :

« O chasseur, » chante-t-il, « pnisses-tu ne parve-» nir jamais à la gloire pendant la révolution éter-» nelle des années, puisque tu n'as pas craint de » frapper ce héron dans le temps qu'il s'enivrait » d'amour! »

Il s'nrrête, étonné.... Qu'a-t-il dit? Quel rhythme incannu a scandé ses paroles? L'harmonie divine est descendne du ciel; Yâlmiki a pleuré la mort de l'oiseau dans des accords nouveaux, mélodieux, mesurés: le vers de l'Inde, le çloka, est révélé aux mortels. Désormais viennent les grandes et héroïques actions, les sublimes et tendres pensées : l'homme possède un instrument digne de les interpréter!

Rèveur, Vâlmiki retourne à l'ermitage. Brahma lui apparait, lui demande l'hospitalité, et l'anachorète le reçoit avec nu sentiment de bonheur; il reste néanmoins sous une mélancolique impression, et les clo-kas qu'il a naguère prononcés reviennent sur ses lèvres. Brahma sourit. Il enjoint au sage de dire aux mortels dans ce mêtre cadencé que lui a inspiré Saraswati, la vaillance de Râma et le dévouement de Sità, sa chaste et belle compagne.

Vúlmiki compose le poëme; mais qui le fera connaître au monde? Les fils de Rânas, que la douce Sită, exilée, a mis au monde dans la forêt et confiés à l'anacliorète, en seront les mélodieux rhapsodes. Par une touchante idée, les enfants que pleure le monarque redisent à sa cour les exploits de leur père, les souffrances de leur mère.

Entrons à leur suite dans la vaste scène où s'accomplissent les événements que célèbrent leurs chants si beaux.

Nons sommes dans Ayodhyà, le séjour des princes de la dynastie solaire. Daçaratha règne. Nous sommes en plein âge d'or, et en lisant les curieuses descriptions de la voyale cité, on se fait une hante idée de la civilisation de l'Inde, dans un siècle antérieur à celui de Salamon. La culture morale et intellectuelle des habitants d'Ayodhyà répond à leur bien-être matériel.

« Les époux faisaient leurs délices de leurs épou-» ses, et celles-ci étaient dévonées à leurs maris; à » l'observance des saines pratiques, les hommes joi-» guaient la fermeté, les femmes de même.

. . . . . . . . . . . . . .

 Beauté, savoir-faire, mansuétude, mœnrs, qualités gracieuses, tel était le caractère des femmes
 dans Ayodhyà: l'élégance régnait dans leurs purures, dans leur costume (1).

Mais qu'importait au monarque tant de félicité? Il n'avait point de fils!

Essayant d'attirer sur ses vœux la faveur du ciel, il fait célébrer un açwa-médha (2), et pendant la cérémonie sainte, le brahmane Rishyaçringa supplie les dieux de ne point laisser s'éteindre la dynastie de Rarbou.

Pendant que s'accomplit sur terre l'imposante solennité, les Immortels, entourant Brahma, tiennent conseil.

Il existe un Râkchasa, Râvana, le roi de Lankâ, que le Gréateur a naguére mis à l'abri de la colère des dieux. L'univers entier souffre de ses cruautés. Comment rendre nulle la grâce que lui a imprudem-

<sup>(1)</sup> Adikanda, traduction de M. Parisot, chap. VI.

<sup>(2)</sup> Le sacrifice du cheval, le plus auguste des sacrifices royaux.

ment accordée Brahma? Comment sauver la terre et préserver le ciel?

- a Bien! » répond Brahma. « Voici que j'ai décou-» vert un moyen pour tuer ce géuie scelérat. Que ni » les dieux, a-t-il dit, ni les Richis, ni les Gandhar-» vas, ni les Yakchas, ni les Rákchasas, ni les Yaè-» gas (1) même ne puissent me douner la mort! » Soit! hi ai-je répondu. Mais, par dédain pour la « force humaine, les hommes n'out pas été compris » dans sa demande.
- » C'est danc par la main d'un homme qu'il faut » immoler ce méchant (2)! »

Get homine, ce sera un dieu incarné, ce sera Vichnon qui descendra dans le sein des trois fenames de Daçaratha; et Kâançalyà « aux yenx charmants, » la première des royales épouses, devient mère de Râma, qui est formé par la plus grande partie de la substance divine.

- Bans les rayous de ce fils à la splendeur immense, Kâauçalyà brillait antant que le monarque des dieux, aux mains armées du tonnerre, fait briller sa mère Aditi (3).
  - « La brillante Kèkéyî » met an monde Bharata, et

<sup>(1)</sup> Năgas ou dragons. • Demi-dieux ayant, une face humaine avec une queue de serpent, et le cou étendu du coluber niga. • Leur roi est Văsouki; il labitent les régions infernales. • (Loiss-Leur-Deslossculums, Lois de Manon.)

<sup>(2)</sup> Adikanda, chap. XIV.

<sup>(3)</sup> Idem, chap. XIX.

la modeste Soumitrà donne le jour à Lakshmana, le futur compagnon de Ràma, et à Çatronghua, que le même dévouement doit enchaîner à Bharata (1).

A ce moment même uaisseut ceux qui aideront Râma dans sa lutte contre ces Râkchasas, en qui l'érudition moderne a entrevu les nègres australiens de Lankà, l'ancienne Ceylan. Sous le nom de Vânaras ou singes, attribué aux futurs alliés de Râma, on a également cru reconnaître ces Malais de race jamue qui, vivant dans les bois, se rapprochaient, par leurs habitudes, des quadrumanes, auxquels la tradition les assimile (2).

A peine Dacaratha a-l-il va se développer cu son fils ainé les penchants héroïques de sa race, que Viçwanitra, le Kehattriya qui, par ses mortifications, était parvenu à la splendeur du brahmane, que Viçwamitra réclame le secours du jeune prince. Les Rakchasas troublent ses sacrifices, et au milieu d'une cérémonie sainte, il ne peut contre eux manifester sa colère. Que le guerrier adolescent veille, l'are levé, auprès de l'autel, et protége l'anachorète qui n'a d'autre arme que la prière!

<sup>(4)</sup> Lakshmana et Çatronghua naquirent avant Bharata; mais leur mère Soumitrà étant fille d'un vaisya, Bharata était considéré comme leur frère ainé. (Conf. Monter Willams, Indian epic poetry.)

<sup>(2)</sup> Voir à ce sujet Poésie héroïque des Indiens, par M. Eicmiore, Paris, 1860. Cet ouvrage renferme des aperçus aussi vastes que féconds, exposés d'une manière magistrale, et dans un style d'une vigueur, d'un coloris achevés.

La mission de Ràma commençait. Les royales mères bénirent celni qui allait défendre les droits de l'opprimé, et Lakshuana l'accompagna.

Ce fut à la suite de cette expédition que le jeune vainqueur des l'âkchasas obtint, en brisant l'arc de Çiva, la main de Sità, la vierge qui n'était pas uée' d'une feume, mais d'un sillon de la terre entr'ouverte pour le sacrifiee.

Nous avons vu ailleurs (1) comment se célébrérent les mariages des quatre fils de Daçaratha avec les filles et les nièces du roi Djanaka.

Quand les nouvelles mariées arrivent à la cour d'Ayodhyà, elles sont reçues par leurs belles-mères ayec une tendre effusion. Conduites par elles devant les autels domestiques, elles offrent leurs hommages aux gouravas (2) qu'elles doivent honorer.

Le poëte trace un tableau charmant du bonheur des jeunes couples. Mais c'est la figure de Sità qu'il dessine avec les plus snaves contours, qu'il peint avec les plus délicates nuances. Rama et Sità, s'aimant d'une pure affection, s'améliorant, se perfectionnant l'un par l'autre, confondant leurs vies en une seule vie : voilà ce que Valuniki se plait à représenter. Alt n'est-ce pas là une de ces unious dout,

<sup>(1)</sup> Voir première partie, chap. II.

<sup>(2)</sup> Précepteurs spirituels.

quinze siècles plus tard, une religion sublime devait, sous d'antres cieux, imposer l'idéal modèle?

Nous entrous avec le second tome, l'Ayodhyakanda, dans le nœud même de l'action.

La vertu, l'héroïsme, la communicative bonté de Ràma lui attirent l'amour des sujets de son pére; sa fermeté, son habileté dans les affaires, inspirent à Daçaratha le désir de le faire sacrer roi de la jennesse. Le monarque est accablé sons le faix des années, et le repos de la mort lui semblera doux quand il aura assuré le sort de son royanne. Ses sujets devinent sa pensée, et viennent le supplier d'associer à sa pnissance-le prince qui les cutoure, eux, leurs fennnes, leurs enfants, d'une active sollicitude.

Daçaratha, an comble de la joie, ordonne la cérémonie du sacre. C'est le moment favorable, car le donx printemps convre de fleurs les vertes campagnes.

Le vieux monarque mande auprès de lui l'héritier de la couronne :

« Râma, tu es mon enfant bien-aimé, le plus émi-» nent par tes vertus, et né, fils égal à moi, d'une » épouse mou égale et la première de mes épouses (1). »

Il lui annonce le sort brillant qui l'attend, et pendant que Ràma éconte avec respect les conseils de son vénérable père, des messagers se hâtent de porter

<sup>(1)</sup> Ayodhyâkânda, chap. 11.

à Kâauçalyà la grande nonvelle; l'heureuse mère les remercie en les comblant de dons précieux.

Mais le roi réfléchit : de sombres présages l'épouvantent ; il croit sa mort prochaine, et désire que le sacre de Râma ait lieu des le lendemain. L'absence du fils de Kékéyi est encare un motif qui lui fait sonhuiter la prompte réalisation de son væn : Blurata est juste et hon; « mais, ajonte le prudent monarque, je sais à quel point l'esprit luunain est » variable (1)......»

De solemnelles pensées préoccupent Râma : une vie nouvelle s'ouvre pour lui. Pénétré de l'importance des devoirs qu'impose le rang supréme à celhi qui s'en veut rendre digne, il se retire dans ses appartements pour y méditer avec liberté, pour ordonner les idées confuses que jette dans son espirit l'émotion d'nu changement aussi brusque qu'imprévn. Cependant il ne peut résister à la voix de son 'cœur, qui l'entraine vers le royal gynécée : c'est là qu'habite sa mère.

Kâuuçalyă, drapée dans des vétements de lin, est en prière. Sitâ, ravie de joie, Lakshmana qui partage le contentement de sa belle-sœnr, sont amprès d'elle.

Râma s'avance avec respect, et s'incline :

« Mère chérie, mon père m'a désigné pour gou-

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. 111.

verner ses peuples; on doit me sacrer demain :
 c'est l'ordre de mon père.

» Il fant que Sitá passe avec moi cette nuit dans le
 » jeûne, comme le roi me l'a prescrit, avec le ritouidj (1)
 » et nos maîtres spirituels.

» Veuille donc répandre sur moi et sur la Vidéhaine (2), ma helle épouse, ces paroles heureuses, d'une si grande efficaciti pour mou sucre, dont le jour que celui-ci précède verra l'auguste céré-» monie. »

Le bonheur de Kâauçalyâ se manifeste par des larmes et par l'ardente effusion de ses vœux maternels:

« Mou bien-aimé Râma, vis un grand âge! Périsse » l'ennemi devant toi! Puisse ta félicité réjouir sans » cessema famille et celle de Soumitrâ!»

Elle ue parle point de Kékéyi, et ce silence fuit pressentir une sourde division.

Après avoir salué Kûauçulyû et Soumitrû, Râma ramène sa jenne femme dans son palais.

Les sujets de Duçaratha sont dans l'ivresse de la joie. La rue royale, sur laquelle flottent les bannières, est encombrée d'une foule parée, joyeuse, frémissante.

<sup>(1)</sup> Chapclain célébrant. (Loiseleur-Desloxechamps, Lois de Manou.)

<sup>(2)</sup> Sità, fille de Djanaka, roi du Vidéha, dont Mithila était la capitale, est souvent désignée par les noms de Djanakide, Vidéhaine, Mithilieune.

Les campagnes ont versé sur la capitale un flot de visiteurs. L'air est ébranlé par les accords mélodieux des voix et des instruments. Un sourd mugissement accompagne cette harmonie : c'est la voix d'un peuple remerciant le ciel de lui avoir assuré un père.

Une suivante de Kékéyi, sa parente éloignée, la bossue Manthará, debout sur la plate-forme du palais, a'étonne de ce tumulte. Ponrquoi ces transports des paisibles habitants d'Ayodhyá? pourquoi ces pompes? pourquoi la générosité de Kňaucalyá, qui répand à profusion les largesses autour d'elle? Manthará s'informe; elle apprend la grande nouvelle : un sacre se prépare, et ce n'est pas celni de Bharata.

Furicuse, elle s'élance dans la chambre où repose Kékéyi, qui se présente d'abord à nous sous un gracienx et sympathique aspect.

Mantharà, dont le corps difforme sert d'enveloppe à une âme plus repoussante encore, Mantharà s'écrie avec rage:

- « Fennne aveugle, sors du lit! Quoi! tu dors! Un » affreux danger fond sur toi! Malheureuse, ne » comprends-tu pas que tu es entrainée dans un » abine?
- » En vain tu brûles de l'orgueil que t'inspire ta » félicité : elle est mobile, cette félicité, comme le » conrant du fleuve qui tombe d'une montagne (1)! »

Ayodhyákánda, chap. V.

Kékéyî s'étonne du courroux de Mantharà. Quelle peut en être la couse?

Alors, avec les plus perfides insinuations, Mantharà, compatissant aux malheurs de Kêkéyi, lui montre Daçaratha infidèle, Râma couronné, Bharata sacrifié, sa rivale enfin triomphante!

« Près de toi ton époux te prodigue ses inntiles » cajoleries ; mais il réserve ses richesses utiles pour » Kåauçalyå, qui les recueille en ce jour. »

A cette femme qui l'excite à la vengeance, la jeune reine répond par un magnanime mouvement. Détachant de sa parure un bijou splendide, elle l'offre à sa parente en récompense de l'heureuse nouvelle que celle-ci lui a annoncée.

- «Il n'y a dans mon cour, » dit-elle, « aucune » différence mème entre Bharata et Rama : je verrai » donc avec bonheur que le roi donne l'onction » royale à celui-ci!
- » Non! il ne peut venir d'aucune chose la plus a aimée de moi une joie supérienre à celle d'apprendre » que voici le jour où mon royal époux fait mouter » sur le trône, comme héritier de sa couronue, ce » bien-aimé fils, né de sa chair, ce Ràma, noble » héros, trésor incomparable de vertus!

Manthara rejette le joyan avec dédain, et continuant son rôle infame, elle sc représente la brillante Kékéyi soumisc en esclave à une heureuse rivale.

Mais le cœnr de Kékéyi est lent à s'ouvrir aux

sentiments de haîne; et la jeune femme regardant fixement sa suivante, preud un malicieux plaisir à louer le choix du roi, et s'arrête avec complaisance sur les mérites de celui qu'elle chérit en mère.

- « Il est rempli de justice, » dit-elle, « il aime à » vivre au milien des hommes vénérables; son âme
- » est reconnaissante; sa parole est toujours celle de
- » la vérité; il est chaste; Ràma est le fils ainé du roi,
- » il mérite donc l'hérédité de la couronne.
- » Il défendra comme un père et durant une longue » vie tous ses frères; il chargera son épaule de choses
- aimables pour nous, ses mère et belles-mères.
   Parmi toutes et même de préférence à Kâançalyâ,
- » c'est moi principalement que distinguent ses » hommages (1).....»

Un jour, d'ailleurs, la couronne ne reviendra-t-elle pas par droit de succession au fils de Kêkéyi?

- « Pourquoi te désoler ainsi, Mauthará, au lever » d'un soleil qui sera ma joie et qui amène un heu-» reux jour? »
- Cette parole de la reine devait provoquer un argument irréfutable. Aussi Mantharà se saisit-elle avec empressement de l'arme que lui a fournie sa maitresse elle-même. Kêkéyî ne sait-elle donc pas que Bharata sera à jamais exclu du trône, que la couronne n'échappera à la tête défaillante de Râma que pour retomber

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. VII.

sur celle d'un héritier direct? Bharuta ne sera-t-il pas pent-ètre immolé à la craintive jalousie du fils de Kûançalyà?

Enfin elle déchire le voile qui abritait les mystères du gynécée, et cet intérieur qui semblait si charmant, nous apparait tout assombri par de sourdes dissensions:

a Enivrée de ta beauté, tu as toujours, dans ton orqueil, dédaigné la mère de Rânna, épouse commetoi du même époux; comment ne ferait-elle pas tomber maintenant le poids de sa haine sur toi (1)?\*

La reine est ébranlée; elle tremble pour son fils, elle frémit de l'élévation de sa rivale....; mais comment empécher ce malheur?

Si tu veux, lui dit Mautharâ, je t'aurai bientót
 mis ce Râma dans un bois, et je ferai même don ner l'onction royale à Bharata (2).

Mantharà a réussi. La reine se soulève de la couche où elle était nonchalamment étendue, et l'interroge, curieuse et ravie:

- « Dis-moi, ô femme d'une intelligence supérieure ;
- » Mantharà, dis-moi par quel moyen on pourrait
- » élever Bharata sur le trone et jeter Rama dans une » forêt. »

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. VII.

<sup>(2)</sup> Idem, chap. VIII.

Manthară lui rappelle qu'un jour Daçaratha, blessé à la suite d'un combat, fut pansé des belles mains de Kékéyi; que, guéri par elle, il lui promit de lui accorder les denx grâces qu'elle-même choisirait, et que la reine en remit l'accomplissement à un avenir plus éloigné. Et quelle occasion meilleure que celle-lu pour réclauner du roi le fruit de ses promesses? Mantharà dicte à la jeune femme la conduite qu'elle devra suivre à l'égard du monarque, les larmes qu'elle répandra, la colère qu'elle laissera éclater, les séductions qu'elle déploiera pour attendrir, effrayer, chamer son vieil époux. L'exil de Ràma pendant quatorze années, le sacre immédiat de Bharata, tels seront les résultats de cette scène.

Mais comme le poëte sent qu'il a donné trop de cœur à Kékéyi pour fermer naturellement en elle toute entrée au remords, il la montre destinée à faillir par la makédiction d'un brahmane qu'eufant elle avait insulté.

Excitée par la suivante, sa maitresse vit sous les conleurs du bien ce qui était mauvais, et son âme, troublée par les influences d'une malédiction, ne sentit pas que l'action était coupable.

Folle de joie, elle presse dans ses bras sa perfide conseillère, la loue de su finesse, la remercie de son dévouement, la flatte même dans sa difformité :

« Les bossus, » dit-elle, « sont mal construits, dif-» formes, disgraciés de visage; mais toi, ma fille, tu

- » es agréable à voir, comme un lotus qui se cambre » au souffle du vent.....
- » C'est là , c'est dans cette bosse charmante, qui
- » ressemble sur ton dos à la crète d'une montagne,
- » que tu loges tes excellents conseils, la science même
- » du Kchattriya et jusqu'à ton art de la magie. Antour
- » d'elle je veux attacher, bossue à la jolie figure, une
- guirlande exécutée en or, si Bharata est sacré et
  Râma lui-même relégué dans une forêt.

Elle lui promet objets précieux, honneurs princiers; et, en panures, tout ce que le goût d'une femme, voire même d'une bossuc, pent réver de plus attrayant.

Manthara, sans paraître touchée de la reconnaissance de sa royale parente, lui répond séchement pour l'exciter davantage : « Il est surperflu de jeter » un pont su un fleuve dont le canal est à sec : lèvetei donc si llustre davant agresse to fortune est mote

toi donc, illustre dame! assure ta fortune, et mets
 le trouble dans le cour du monarque!

Kêkéyî rejette ses parures, elle se retire dans la chambre de la colère (1), et s'étend sur le sol. Sa mort on l'exil de Râma, voilà ce qu'elle attend de l'avenir.

Pendant ce temps, le roi ayant tont préparé pour

<sup>(1)</sup> La chambre de la colère est encore maintenue de nos jours dans les maisons indiennes pour les femmes qui sont mécontentes de leurs maris. Ne serait-ce pas une pièce analogue à nos anciens boudoirs?

le couronnement de Ràma, se dirigeait vers le gynécée, heureux d'apporter à Kékéyi ce qu'il croyait lui être une donce joie.

Il la trouve morne, abattue, couchée dans la poussière. Effrayé, il court à elle, et s'efforce d'apaiser ses sanglots. Qui l'a offensée? Que désire-t-elle? Un mot, et tous les diamants de l'univers seront sa parure! Un mot, et les chaînes du coupable, ou la tête de l'innocent, tomberout à ses pieds, tant le délire de la passion trouble l'âme pure et juste du monarque! Un mot, et le dominateur du monde lui sacrifiera son ponyoir, ses richesses, sa vie menie!

Il la relève, mais elle ne veut pas lui exprimer son vœu avant que la réalisation en soit assurée..... Une indéfinissable joie s'empare de son âme ; le roi s'est engagé par un serment redoutable à accéder à ses désirs.

- « Oue les dieux , » s'écrie-t-elle , « réunis sons leur » chef Indra même, entendent ce serment solennel de
- » ta bouche, que tu me donneras la grâce demandée! » Que la lune et le soleil, que les antres planètes
- » mêmes, l'éther, le jour et la nuit, les plages du
- » ciel, le monde et la terre ; que les Gandharvas et les
- » Ràkchasas, les démons nocturnes, qui abhorrent
- » les clartés du jour, et les dieux domestiques, à qui
- » il plait d'habiter nos maisons; que les êtres animés,
- » d'une autre espèce et de quelque nature qu'ils soient,
- » connaissent la parole échappée de tes lèvres!

» Ce grand roi, qui a donné sa foi à la vérité, pour » qui le devoir est une science bien counne, de qui

- qui le devoir est une science bien connue, de qui
   les actes sont pleinement accompagnés de réflexion,
- » s'engage à mettre les objets d'une grâce dans mes
- » mains: dieux, je vous en preuds douc à té-» moin (1)! »

Elle rappelle à Daçaratha les soins qu'elle lui a prodignés, alors que blessé, mourant, elle seule pansait ses plaies; elle lui rappelle les deux grâces qu'il lui a promises dans cette heure de reconnaissance et de faiblesse; le moment de les exaucer est venu : le sacre de Bharata, l'exil de Ràma, telles sont-elles.

Daçaratha, frappé au cœur, s'affaisse. Quand il revient à lui, une scène déchirante éclate: tantôt, il flétrit la reine de son mépris; tautôt, souillant daus la poussière ses cheveux blancs, il se roule aux pieds de cette fenune, dont lès mains, selon la forte expression du poëte, « serraient son cœur d'une pression douloureuse. » — « Grâce! o ma reine, grâce! « nurmure-t-il avec le râlement du désespoir; tantôt, après l'avoir suppliée de se rétracter, il se raille amèrement de la faiblesse qui le rend esclave du serment fait à une misérable femme, et de nouveau il s'évanouit.

Pendant ce temps, Kékéyi, froide, hantaine, lui demande avec ironie ce qu'est devenue la parole d'un roi; et lorsqu'elle le voit étendu mouraut, elle

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. IX.

le menace de se tuer. Daçaratha la chasse, la mandit, maudit même l'innocent Bharata; puis, quand s'est écoulée cette nnit douloureuse, quand s'est levée l'aurore qui devait éclairer un si beau jour, le roi, brisé, fait appeler, à la prière de Kékéyi, le fils qu'il va lui sacrifier. Quant à la reiue, elle presse cruellement Soumautra, le messager que Daçaratha envoie à Râma, de hâter l'arrivée du priuce.

Quand Soumantra pénètre dans le palais de Ràma, il trouve le jeune héros assis sur un palanquin d'or que recouvre une peau d'axis moncheté. Sità est auprès de lui, tenant le chasse-mouches dans ses mains délicates et servant son époux.

L'ordre du roi est transmis au prince, qui croit y lire une agréable surprise. Sans doute Kékéyi a imploré de Dayaratha la faveur de placer elle-même la couronne sur le frout de celui qu'elle aime comme un fils. Il communique cette idée à Sità, et ajoute :

Je pars donc sans délai; j'ai hâte de voir ce maitre de la terre assis dans sa chambre secrète seul
avec Kêkéyi et libre de soucis (1).

Et Sità l'accompagnant : « Va, mon noble épous, » Ini dit-elle, « voir ton père et même avec lui ta » mère. »

Râma monte dans son char rapide. Souriant, saluant avec grâce, il traverse les flots de ce peuple

Ayodhyákánda, chap. XIII.

d'on s'élève un long murmure de bonheur. Les fenames mêmes, approyées contre les treillis de leurs fenétres, envoient an beau prince leurs souhaits de prospérité:

a Que la reine K\u00e4nuqaly\u00e4 se r\u00e4jonisse, r disentelles, a de voir en toi son fils, et que Sit\u00e4 monte avec toi, noble enfant de Raghou, au sommet de la plus r hante fortme (1)! r

Bientót Râma arrive dans la royale demeure; il est introduit avec Lakshmana devant Daçaratha et Kêkéyi, et les deux princes touchent de leurs fronts les pieds de leur père et de leur belle-mère.

Le roi commence : « Râma..... » Sa voix étranglée par l'émotion ne peut plus articuler une parole, et ses sanglots achèvent la phrase interrompue.

Jamais Râma n'avait vu son père plongé dans une semblable douleur. Effrayé, il interroge anxieusement Kékéyi. Serait-il coupable de quelque faute involontaire envers l'auteur de ses jours, qui pour lui est Dieu sur la terre? Ou bien quelque malbeur est-il advenu aux royales épouses our à ses frères? Ou bien encore Kékéyi a-t-elle de quelque capricieuse parole attristé le cœur du monarque? Que doit faire Râma? Donner sa vic? Il en fera le sacrifice avec joie.

« Oui, je le ferai à cette heure même, si mon père, » qui est la justice en personne, me le commande, ou

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XIV.

toi-même; car il n'est rien que je ne puisse faire à
ta parole. — Ne dois-je pas, ô déesse, pnisque tu
es ma mère, t'honorer à l'égal de mon père? Que
faut-il faire, dis-le-moi, pour faire ce que le roi
désire (1)! »

Kékéyi, impériense, inexorable, lui dicte l'ordre cruel que ne peut prononcer un père. L'honneur de Daçaratha est eutre les mains de son fils. Que Râma maintienne la parole royale; que, les cheveux relevés comme les anachorètes, le corps couvert du vêtement d'écorce et de la péan d'antilope, il gagne les forêts et abandonne à Bharata le trône où, en ce jour même, il devait s'asseoir.

Râma, dévorant sa douleur, n°hésite pas un moment. Calme et souriant, il acquiesce au vœu de sa bellemère. Il lui adresse une seule question. L'ordre sévère qu'elle lui a dicté émane-t-il de Daçaratha on d'elle? Quelle que soit la réponse de Kékéyi, il cédera le sceptre à Bhurata; mais combien ce sacrifice lui serait-il plus doux, consacré par l'approbation d'un père! Déjà il ordonne à des messagers de se rendre en tonte hâte au pays de Kékaya que gouverne le grand-père maternel de Bharata, et d'en ramener le futur souverain d'Ayodhyà.

« Moi, qui parle, je ne prends qu'un instant, et » je vais habiter les bois, par l'ordre de mon père.....

<sup>(1)</sup> Chapitre XV.

» ou.... par le tien, Kêkéyi; mais j'ai l'àme cou-» tente! »

L'impudente Kékéyi, s'irritant de ne le voir point encore parti, le somme de s'acquitter immédiatement de la promesse qu'il lui a faite. Daçaratha a enteudn cette injonction, et le faible vieillard perd complétement connaissance.

Avec une douce gravité, Râma reproche à Kékéyt d'avoir douté de sa parole, et d'avoir infligé une cruelle torture au malheureux vieillard gisant à leurs pieds. Que n'a-t-elle épargné cette ungoisse à Daçaratha, et ne s'est-elle adressée directement à la loyauté de celui qu'elle voulait perdre!

En la quittant, il lui rappelle ses devoirs de mère envers Bharata, l'engage soleunellement à diriger dans la voie du bien celui qui gouvernera un peuple, et la saluant avec respect ainsi que le père, qui ne peut ui le voir ni l'entendre, il se dirige, l'attitude sereine, vers le gynécée.

Lakshmana le suit. Sous l'apparence impassible du héros, il a deviné une douleur contenue; les yeux du fils de Soumitrà sont mouillés de larmes, et l'indignation fait bondir son cœur.

Les deux jeunes gens pénétrent dans le sérail. Duns la première cour se tiennent les gardiens des femmes, qui joignent les mains sur le passage de Ràma; dans la seconde, des brahmanes âgés, dépositaires de toute science, placés au premier rang dans l'estime du roi, et servant Kâançalyà en échange de la nourriture qu'elle leur assure, reçoivent les respectueux saluts des princes; puis les fils de Daçaratha entreut dans le palais de la plus auguste des reines.

Kâauçalyâ ignore tont. Vêtne de blanc, elle se recueille amprès des antels, dans le sanctuaire même des Immortels. Elle prie pour le fils bien-aimé sur la tête duquel elle remercie les dieux de placer la couronne.

Accueillant avec une tendre expansion le jeune prince, elle lui redit ses voux ardents, ses joyeuses espérances. Le cœnr de Râma se serre douloureusement.

« Mère, » s'écrie l'exilé, « tu ne sais donc pas le » grand malheur qui est tombé sur moi, pour la dou-» leur amère de toi, de mon épouse et de Laksh-» mana (1) ? »

Il lui révele l'affrense vérité, et ajoute avec mélancolie :

a J'aurai quatorze années, reine, les bois pour ma
 » seule demenre, et, loin des tables exquises, j'y ferai
 » ma nourriture de racines et de fruits sanvages.

Il semble qu'ici l'homme ferme et couragenx sente le besoin d'être plaint et consolé. Une telle perspective à celui qu'attendait un trône! C'était trop. Kâunçalyà s'évanouit. Râma court à elle, la relève; fils

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XVII.

pieux, il essuie de ses mains la poussière qui souille les blancs véteneuts de sa mère, et Kâançalyà, revenant à elle, mais éperdue de chagrin, laisse échapper le secret de toute une vie de douleur:

« Plut an ciel, Rama, que tu ne fusses pas né mon » fils, toi qui rends plus vives toutes mes douleurs! » je ne sentirais pas aujourd'hui la peine que fait » naître ma séparation d'avec toi!

 Certés! la femme stérile a bien son chagrin, mais celui seul de se dire : « Je n'ai pas d'enfants! » encore n'est-il pas égal à cette peine que nous cause la séparation d'avec un fils bien-aimé.

Depuis le jour où ton pére m'a donné le baiser
 conjugal, les faveurs du roi ne sont jamais tembées
 sur moi; je les ai bien longtemps espérées de toiméme : elles me viendront enfin, disais-je, par le
 canal de mon fils!

Maintenant, ce dernier espoir s'est évanoui; mainlenant, elle, la première des royales éponses, retasans appui, livrée aux insultes de l'orqueilleus er rivale qui déjà l'a tant fait souffrir! A quoi lui servent, et sa patience de dix-huit aumées, et ses ferventes prières aux dieux, et ses rudes mortifications? Ah! vienne la mort, elle sera son refuge!

Et soudain : « Ràma , » s'écrie hors d'elle la pauvre mère , « tu ne dois pas obéir à la parole d'un père » aveuglé par l'autour :

» Demeure ici même! Que peut te faire ce monar-

» que usé par la vieillesse? Tu ne partiras pas, mon

» fils, si tu veux que je vive (I)! »

Ce cri répondait aux pensées du bouillant Lakshmana : « Il me déplait aussi, noble danne, que ce » digne enfant de Raghon, chassé par la voix d'une » femme, abandonne ainsi la couronne et s'en aille

- dans un bois.
  Puelle absurdité ne peut dire un roi tombé sous
  le ponvoir de Kékévi, un vieillard cadue, altéré
- » d'amour et vaincii par une femme! »

Pourquoi Râma, innocent, serait-il victime d'une odieuse machination? Le peuple ignore encore l'événement de la mit. Que Râma se fasse immédiatement sacrer roi d'Ayodhyà, et pendant qu'il recevra le saint chréme, Lakslunana, debont auprès de lui, percera de ses fléches rapides ceux qui tenteraient de s'opposer à la cérémonie.

Kâauçalyâ applaudit â ce plan, et, au nom du devoir, elle ordonne à son fils de suivre, en ohéissant à la parole d'une mère, l'exemple des dieux mêmes; elle le menace, s'il résiste, du courroux du ciel.

Râma, « le devoir même incarné, » se prosterne devant elle : « Il ne m'est aucunement permis de » transgresser les paroles de mon père.

» Je te prie, la tête courbée à tes pieds, d'accepter

Ayodhyâkânda, chap. XVIII.

mon excuse; j'exécnterai la parole de mon père!
Certes! je ne serai pas le sent qui aurai jamais
obéi à la voix d'un père!

Il lui cite, entre autres exemples, Paraçou-Bâma (1) qui, d'après l'ordre de son père, tua sans hésiter la mère qu'il aimait. S'adressant ensuite à Lakshunan, le prince lui reproche avec bonté sa juvénile ardeur. Ce qui le rend mallieureux, ce n'est pas la perspective de l'exil, c'est le souvenir des souffrauces que Kékeyi a causées à Daçaratha. « Calme-toi, vertueux Lakshmanan, si tu veux une chose qui m'est agréable. » La stabilité dans le devoir est la plus haute des » richesses : le devoir se tient immuable. »

Que lui importe que l'ordre d'exil soit émané de la bouche de Kékéyi? Le silence de son père n'étaitil pas un acquiescement? So mère, la femme de bien, voudrait-elle le faire transgresser les saintes lois de l'honneur et da respect filial? Il excuse même Kékéyi, et s'il part immédiatement, c'est pour lui assurer le repos. D'ailleurs Kékéyi ne lui a-t-elle pas uaquiere prodigué les soins d'une maternelle tendresse? At-elle jamais, jusqu'à ce jour fatal, établi aucune distinction entre l'eufant de ses entrailles et les fils de ses

<sup>(1) -</sup> Paraçon-Râma (le Râma de la hache), personnage qui passe pour avoir détruit presque entièrement la race des Kehattriyas, à une époque très-ancienne. On le regarde comme une incarnation de Vichnou. « (Hitopadeia, traduction de M. Lancereau, table alphabétique.)

rivales? C'est le Destin qui a troublé sa raison, le Destin seul est coupable.

- « Comment elle, d'une nature si distinguée; elle, » née dans une famille de rois saints, elle si vertueuse, » m'eût-elle ainsi parlé, en la présence même de mon
- in ent-elle ainsi parie, en la presence meme de me pere, comme une femme de basse condition?
- Mais le Destin est absolu de sa nature, aveugle,
  inintelligent.....
- Qui donc, fils de Sommitrà, est de force à lutter
   contre le Destin? Il n'existe ici-bas aucun moyen
   pour l'enchaîner (1)!

Et il prie Lakshmana de respecter, même en pensée, cette jeune mère qu'entraine an mal, non sa volonté, mais sa destinée.

- Lakshmana s'indigne de la résignation de Ràma. Si tel est de devoir, le devoir lni devicut odieux :

  \* Le monarque agit, dans cette affaire, sédnit par

  \* l'amour et non conduit par la justice. \* Et il flétrit Kékéyi. Si le Destin est coupable, le Destin est-il
  invincible? Ici l'humanité reprend ses droits, et l'on

  est heureux et surpris d'entendre du fond de l'Inde
  cette fière parole : \* L'homme qui baisse la tête sous

  \* le Destin est un lâche, privé de tout courage.
  - » Mais l'homme conragenx, au cœur plein d'éner » gie, ose résister au Destin. »

Nous regrettons de ne ponvoir citer en entier le

<sup>(1)</sup> Ayodhyûkûnda, chap. XIX.

discours du fils de Soumitrà. En ce moment, dans Ràma on admire le dien, et dans Lakshimana l'homme. On aime à voir anprès du prince héroïquement fidele au devoir, l'ardent adolescent dont la voix s'élève éloquemment en faveur du libre arbitre, de la dignité humaine, et qui, au lieu d'abaisser l'homme sons les conps du sort, l'enhardit à la lutte et lui fait méme vaincre le Destin!

Râma réussit à calmer Lakshmana, et le prie de veiller sur leurs mères, de les traiter toutes avec la même affection; mais Lakshmana veut le suivre dans l'exil, et Râma cède enfin aux supplications de son frère.

Depuis quelques moments, Kâaucalyà était demeurée silencieuse; elle avait meine admiré la grandeur d'âme de son fils, et l'avait serré dans ses bras en le baignant de ses larmes; mais en présence de l'incbranlable fernucté de Râma, de la sommission de Lakshmann, elle sent se réveiller sa douleur assoupie. En vain elle expose au prince les soins dont elle a entouré son enfance; en vain elle lui répète cette maxime de Manon qui élève la mère au-dessus du père; en vain elle le menace de se tner, Râma est inflexible. A son tour, il la fait respectueusement sonvenir du respect que doit la femme à un mari même déchu; il lui conseille de ne point accabler de reproches son père déjà si mallicureux, de regarder Kékéyi comme une sœnr, et d'aimer Bharata comme un fils. Vaincue par ces tendres remontrances, elle veut au moins accompagner Râma dans les forêts. Il s'y oppose : la place de la femme est auprès de son époux.

- A ce discours de Râma, » continue le poëte,
   a où le respect senti pour sa mère se mèlait aux cuseignements sur le devoir, Kâauçalyâ dit, les yeux
   baignés de larmes :
- '» Va, mon fils! que le bonheur t'accompagne! » Exécute l'ordre même de ton père.
- Revenu ici heureux, en bonne santé, mes yeux
   te reverront un jour. Oui! je saurai me complaire
   dans l'obéissance à mon époux, comme tu m'as dit,
   et je ferai toute autre chose qui soit à faire. Va donc,
   suivi de la félicité (1)!»

Elle n'a pas encore prononcé ces courageuses paroles que dejà, se repentant de les avoir dites, elle supplie son fils de l'emmener. Ràma la persuade enfin, et elle s'appréte à accomplir pour lui l'imposante cérémonie religieuse qui précède le départ.

Elle se purifie par l'attouchement de l'eau; elle dépose aux pieds des antels des fleurs, du beurre clarifié et de suaves parfums. Elle donne à Râma une part de l'offrande consacrée, jette ses bras autour de lui, pose ses levres sur le front de son fils, et, lui liant la main droite de la plante magique qui anéantit les Râkchasas, elle murmure la prière d'adien. Elle

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XXIV.

invoque les dieux, les génies, toutes les puissances de la nature qu'elle propitie ou conjure. Elle serre à plusieurs reprises le jeune homme sur son cœur, et l'attire enfin avec transport dans une dernière et supréme étreinte.

Après s'être prosterné devant sa mère, Ràma rentre dans son palais, et passe dans l'appartement de Sità, qui, heureuse et palpitante, attendait avec impatience l'heure du couronnement.

Elle accourt an-devant de celui à la vue duquel elle aspirait. Le visage altéré de son époux l'effraye. Qu'est-ce donc? quelque sinistre présage retarderait-il la solennité? Pourquoi le parasol, le chasse-mouche, l'éventail, emblèmes: de la royanté, n'entourent-ils pas le roi de la jennesse? Pourquoi les chants des poëtes, des bardes, des panégyristes, ne le célèbrent-ils pas? Pourquoi le saint chréme ne coule-t-il pas sur son front? Pourquoi le sprincipaux des citoyens et les chefs des corporations ne servent-ils pas en ce jour leur nouveau sonverain? Pourquoi l'éléphant majestueux ne suit-il pas son char? Pourquoi le coursier fouqueux ne le précède-t-il pas?

Alors Rama, s'adressant aux nobles instincts de la princesse, l'exhorte à la fermeté. Plus de royauté, mais l'exil! Plus de pompes mondaines, mais les horreurs de la forét! Plus d'amour, mais la séparation!

Ici se place une scène d'un effet indescriptible.

Sità repoussant avec énergie l'idée d'être éloignée de son mari, essaye de fléchir Râma, qui lui ordanne de rester dans sa nouvelle famille.

- « Séparée de toi , je ne voudrais pas habiter dans le » ciel même : je te le jure, noble enfant de Raghou , » par ton amour et ta vie!
- Tu es mon seigneir, mon gonron (1), ma route,
  ma divinité même; j'irai donc avec toi : c'est là ma
  résolution dernière.
- » Si tu as tant de hâte pour aller dans la forét » épineuse, impraticable, j'y marcherai devant toi, » brisant de mes pieds, afin de t'ouvrir un passage, » les grandes herbes et les épines.
- Accorde-moi cette fuveur : que j'aille, accompagnée de toi, au milieu de ces bois fréquentés seulement des lions, des éléphants, des tigres, des sangliers et des ours (2)!
- Sa jeune imagination s'élance ravie vers ces solitudes d'une sauvage grandeur, où, seule avec Râma, vêtue de l'habit des pénitents, elle s'enivrera avec son époux des beautés de la nature, et sera défendue par lui des dangers qui menaceraient leur heureuse existence:
- « Quel amusement pour moi, noble enfant de Ra-» ghou, que de me plonger sous les eaux transpa-

<sup>(1)</sup> Précepteur spirituel.

<sup>(2)</sup> Ayodhyákánda, chap. XXVII.

- » rentes, on des peuples de cygnes et de canards se » jouent dans leurs bocages de lotus!
- Je désire habiter dans la joie ces forêts avec toi,
  au milieu de ces régions ombragées, délicieuses,
  embaumées par les seuteurs des fleurs diverses.
- Là, plusieurs milliers même d'années écoulées
   près de toi sembleraient à mon âme n'avoir duré
   qu'un seul jour.
- Enfin le sentiment du devoir doublant en elle l'énergie de la passion, elle prononce ces paroles, qui la révêlent tout entière :
- Le paradis sans toi me serait un séjour odieux,
   et l'enfer même avec toi ne peut m'être qu'un ciel
   préféré.
- Mon père, ma mère et tous mes parents, digne
   enfant de Raghou, ne m'ont-ils pas laissée dans tes
   mains en me donnant ce précepte : Tu ne dois pas
- » avoir une autre habitation que celle de ton époux?» Râma résiste : « Sità, ton origine est de la plus
- baute noblesse, le devoir est une science que tu
  possèdes à fond : tu ceins la renommée comme un
  diadème : partant, il te sied d'écouter et de suivre
  ma parole.
- Je laisse mon âme ici en toi, et j'irai de corps
   seulement au milieu des bois, obéissant, malgré
   moi, à l'ordre émané de mon père (1).

<sup>(1)</sup> Ayodhyakanda, chap. XXVIII.

Après ces mots d'une tendresse si délicate et d'un sentiment si profond, il lui peint dans toute sa désolation le séjour d'un bois inculte : le rugissement du lion et du tigre, le cri de l'éléphant, le sifflement du serpent, la difficulté de la marche; par-dessus tout, l'absence de tout être lumain. Elle, délicate, comment supporterait-elle une couche de feuilles, une nourriture de fruits amers, quelquefois même la privation de tout aliment? Elle, élégante, comment consentirait-elle à voir son corps souillé par la poussière et la fange du chemin, son visage hâlé par l'ardeur du soleil, ses cheveux tordus négligemment en gerbe? L'anachorête seul peut, dans sa ferveur et dans sa foi, tronver quelque contentement à cette immolation constante du moi.

a Demeure ici, tu n'anras point cessé pour cela « d'habiter dans mon cœur; et, si tu restes ici, tu n'en » seras pas, ma bien-aimée, plus éloignée de ma » pensée! »

Sità en larmes répond de son courage. Que lui importent les périls? Les dangers contre lesquels son Râma la défendra ne lui seront qu'une volupté de plus! Que lui importe l'austérité d'un ermitage? Enfaut déjà, alors que les brahmanes lui prédisaient l'avenir, ils lui annoncèrent qu'elle irait un jour habiter les forêts; et depuis, elle a souvent révé, dans les délices des cours, aux charmes sévères de la vie contemplative. Le dévouement à un époux n'est-il

pas d'ailleurs le chemin du salut? La femme qui se sera sacrifiée à son mari ici-bas, jonira là-liaut avec lui de l'éteruelle félicité. Pourquoi Râma priveruit-il su compague du bonhenr sur la terre, de la gloire dans le ciel? Elle mourra s'il la délaisse.

En purlant ainsi, elle sanglotait violemment. Râma la regarde, puis détourne d'elle son visage et se tait.

Sità se révolte contre cette calme opposition. Elle traite de làcheté la conduite de l'époux qui laisse à la merci d'un rival la jeune femme qui, vierge, lui donna sa foi. Serait-elle coupable de quelque faute involontaire? Qu'il la lui pardonne! mais qu'il ne l'abandoune pas, qu'il ne soit pas la cause de sa mort violente!

L'indignation, la douleur l'exaltent; ce dernier sentiment l'emporte : brisée après cet effort, elle se glisse aux genoux du héros, et d'inne voix étranglée par de déchirants sanglots, elle crie, haletante, éperdue : « Sauve-unoi!.... Emmène-moi! »

Jusqu'alors le prince s'est contenu. Il a accueilli le malhenr avec le divin sourire de la résignation; il a soutenn la vue du désespoir d'une mère; mais devant cette femme aimée, courbée gémissante à ses pieds, implorant comme une grâce le droit de se sacrifier, l'immense donleur qu'il a comprimée fait explosion:

« Frappé au cœur par ces mots lamentables,

Râma, dans la tièvre du chagrin, versa des larmes
brûlantes, quoique son âme fût cuirassée de constance (1).

Se penchant vers Sità, il la relève avec amour.

• Le ciel même sans toi n'aurait ancun charme pour

• moi, femme aux traits snaves! et mou cœur est

• inaccessible à toute crainte, en face même de

• Swavamblou, l'Etre existint par lui-même! •

Il avoue à Sità que jamais il n'n eu la pensée de vivre loin d'elle. Il connaissait un dévonement dont il n'a voulu qu'éprouver la force, et dont sa tendresse délicate ent craint d'abuser, s'il n'ent rappelé à la jeune femme ce qu'elle risquait pour lui.

« Viens donc, snis-moi, comme il te plait, ma » chérie! Je venx faire tonjours ce qui est agréable à » ton cœur, ò femme digne de tons les respects!

 Donne en présents nos vétements et nos parures aux braḥmanes vertueux et à tons ceux qui ont
 trouvé nn refuge dans notre assistance. Ensuite,
 quand tu anras dit adieu aux personnes à qui sont
 dus tes hommages, viens avec moi, charmante fille
 du roi Dianaka!

Lakshmana a assisté à cette scene. Râma se tourne vers lui. Pnisque Sità abandonne, elle aussi, le palais d'Ayodhya, qui consolera Kaauçalya et Soumi-

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XXX.

trà? Que Lakshmana reste pour les protéger et les défendre.

Mais le jenne homme embrasse les genonx de son frère et de sa belle-sœur; il implore avec larmes la faveur de les accompagner. Bhurata n'a-t-il pas un cœur d'élite? Ne veillera-t-il pas sur les délaissées? Ah! que Râma permette au fils de Soumitrà de le servir. Peudant que la charmante Vidébaine goûtera le repos auprès de son époux, Lukshmana protégera leur sommeil. Et Râma consent.

Après que les trois jeunes gens se sont dépouillés de leurs trésors en faveur de leurs serviteurs et des pauvres, Ràma, portant, ontre ses armes, la béche et le panier, va, suivi de son frère et de sa femme, prendre congé de son père.

La foule se presse sur leur passage, non plus joyeuse, mais triste; non plus triomphante, mais abattue. Les fennmes paraissent encore à leurs fentres, et salnent les exilés de leurs doulourenx et sympathiques regards. Ce n'est plus sur un char que s'avance Rama, c'est à pied, et les habitants n'oublient pas Sità dans l'expression de la souffrance que leur cause ce navrant spectacle.

« Elle, Sità, dont naguere les dieux mémes, qui » voyagent dans l'air, ne pouvaient obtenir la vue, elle est exposée maintenant à tous les regards du » vulgaire dans la rue du roi!

» Le vent, le chaud, le froid, vont effacer toute la

» fraicheur de Sita, elle de qui le visage aux char-» mantes conleurs est paré d'un fard naturel (1). »

Abandonneront-ils leur prince adoré? Non, ils veulent déserter Ayodhyà avec hii, transporter leurs richesses, leurs troupeaux, leurs outils, dans la forêt où ira Rûma, et y fonder une ville nouvelle :

- Que nos maisons aux étages effondrés, aux toits » ponrris, aux trésors détruits, avec des chambres ubandonnées aux souillures, veuves de richesses et » vides de provisions, délaissées par nous, désertées » par tous les dieux, habitées senlement par les Pi-« catchas (2), les ombres des morts et les Rükchasas, » qui trouvent leurs festias accoutmnés dans le rebut des nourritures; que nos maisons ainsi faites de-» viennent le digne héritage de Kékéyi!
- » Que la forét ou va ce noble enfant de Raghou » soit désormais notre cité!
- » Que cette ville abandonnée par nous soit réduite à l'état d'une forêt! Oui, notre ville sera maintenant où doit habiter ce héros magnanime!
   » Ouittez les cavernes et les bois, seruents, oisenux,
- déphants et gazelles! Abandonnez ce que vons • habitez, et venez habiter ce que nons abandon-• nons! •

Pendant que Râma se dirige vers le palais, Daçaratha, accablant Kékéyî de reproches, se prend à sou-

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XXXIII.

<sup>(2)</sup> Les vampires de l'Inde.

haiter, saus oser l'espérer, une désobéissance de son fils. Dans le moment où il exprime ses remords, on lui annouce Ràma, et le faible vieillard s'affaisse de nouveau. Soumantra lui dit que le prince est accompagné de Sità et de Lakshunan. Le roi mande son gynécée (1): trois cent cinquante femmes font irruption dans la salle.

Râma parait. Daçaratha se lève, s'élance dù trône; et les mains étendues se précipite vers l'exilé : « Viens, Râma! viens, mon fils (2)! « s'écrie-til, et Râma reçoit dans ses bras tremblants son père évanoui.

Ranimé par les princes et par la douce Sita, le vieillard offre son royaume à Râma: celui-ci refuse. Qu'il lui permette au moins de l'accompagner. Râma refuse. Qu'il consente à passer une nuit de plus au palais pour consoler Kâauçulyû et jouir une dernière fois des voluptés du trône: Râma refuse encore.

Enfin Daçaratha ordonne au cocher Soumantra de faire suivre son fils par ses armées, par ses trésors.

Que Bharata soit donc le roi dans cette ville dé pouillée de ses richesses, mais que le fortuné Ràma

<sup>(1)</sup> Ainsi que le fait remarquer M. Monier Willams, tous les malheurs de Daçaratha sont causés par la polygamie; taudis que Râma, qui n'a qu'une femme, est heureux avec elle et lui est à jamais fidèle. (Conf., Indian epic poetry.)

<sup>(2)</sup> Ayodhyākānda, chap. XXXV.

» voie tous ses désirs comblés au fond même des » bois (1)! »

\* Kékéyi devient livide; ses yeux ardents et rougis expriment la fureur et la haine, et d'une voix ranque, entrecoupée, elle frappe le monarque d'une grossière insulte:

« Si tu ôtes ainsi la moelle du royanme que tu » n'as donné avec une foi perfide, comme une li-» quenr dont tu anrais bu l'essence, tu seras un roi » menteur! »

Daçaratha releve l'attaque; une nouvelle dispute s'engage, et Râma intervient encore.

Que feraît du pompeux attirail de la royauté celui qui se veut livrer à la pénitence? Ràma uc désire plus autre chose que le valkala!

Et l'impudente Kékéyi a l'audace de présenter elle-mène le vètement d'écorce à l'héroique jeune homme. Il rejette les élégantes étoffes qui se drapent autour de lui, et revêt avec calme, ainsi que Lakshmana, l'habit des pénitents; mais quand, au milieu de la stupeur générale, la marâtre teul à Sità le rude vètement qui doit remplacer sa robe soyense, la jeune femme recule, et, rougissante, effrayée, elle cherche un asile auprès de sou protecteur et lui demande eu pleurant:

« Comment faut-il m'y prendre, noble époux,

Ayodhyākānda, chap. XXXVI.

» dis! pour attacher autour de moi ces vêtements
 » d'écorce (1)? »

Et avec une adorable maladresse, elle en jette une partie sur sa parure même, et, fort embarrassée, regarde l'autre, ne sachant trop où la placer.

Alors une explosion d'indignation éclate contre Kèkéyî : « O honte! » s'écrient les femmes du gynécée, « oh! la honte! »

Pendant que le roi se révolte de ce dernier outrage infligé à l'éponse qui s'est volontairement sacrifiée, Râma prend la parole. Il part, mais il laisse derrière lui une malheurense qui se menrt du chagrin de le quitter. Qui la défendra, qui la consolera, si ce n'est son protecteur légal? Les larmes de l'époux de Kâaucalvà répondent pour lni.

Daçaratha fait couvrir sa bru de pierreries et d'étoffes splendides : « La princesse au gracieux visage illumina\_tout ce polais comme la clarté pure du » soleil fait resplendir un ciel sans nuages (2). »

Kâauçalyà embrasse avec tendresse la brillante jeune femme; elle reconnaît la pureté de son saug à la grandenr de sa résolution, et lui recommande la persévérance dans le devoir.

Sità lui remontre respectueusement que depuis lougtemps elle suit inébranlablement la voic d'une

<sup>(1)</sup> Ayodhykânda, chap. XXXVII.

<sup>(2)</sup> Idem, chap. XXXVIII.

épouse fidèle, et l'on sent dans sa réponse l'aristocratique dédain de la fille des Aryas :

\* Comment, femme de race, moi! comment puis
je mépriser, noble dame, comme les autres femmes

sans naissance, mon époux, qui est pour hoi un

dien et le dispensateur de tous les plaisirs? — Cer
tes! je suis préte à sacrifier ma vie même pour

l'amour de mon époux : c'est le von dont je me

suis liée, du jour on ma main lui fut donnée de
vant l'autel! \*

Elle la remercie d'avoir sanctionné les grands principes qu'elle est henreuse de suivre.

 Princesse de Mithila, ma fille, « dit avec fierté la royale épouse, « rien ne m'étonne dans ce langage de » toi, qui jadis, entr'ouvrant le sein de la terre, na-» quis d'un sillon, comme une semence henreuse.

"Tu es l'ornement, l'égale en vertus et la gloire du magnanime roi de Mithila, ce grand Djanaka, l'Indra même des hommes!

» Je suis heureuse et glorieuse de mou alliance
» avec toi, femme illustre et si bien instruite dans les
» vertus, le devoir et la reconnaissance, »

Elle lui avoue ne plus rien craindre pour Râma, puisque la vertueuse Sità l'accompagne; elle lui recommande Lakshmana, le frère chéri qui lui est tout dévoué. S'adressant à Râma, elle lui rappelle aussi ses devoirs envers Sità et Lakshmana, et le héros s'en étonne:

- « Ponrquoi me donnes-tu ce conseil, mère, à » l'égard de Sità?
- « Lakslunana est mon bras droit, et la princesse « Lakslunana mon ombre. En effet, il m'est aussi im-» possible de quitter Sità, qu'an sage d'abandonner » sa gloire! »

Indra même tremblerait devant ses flèches. Qu'ont donc à craindre ceux qu'il protége?

Après avoir demandé pardon à toutes les femmes du gynécée des fautes qu'il a pu commettre à leur égard, il fait à son père et à sa mère ce salut nommé pradakshina, et qui consiste à tourner autour de la personne que l'on vent honorer.

Lakshmana suit l'exemple de Rûma; puis, s'approchant de Soumitrà, il entoure de ses bras les pieds de sa mère, qui le loue de sacrifier à un frère ainé les douceurs mêmes du foyer domestique. Aux yeux de la loi, le frère ainé est un père; sa femme, une mère; et Sommitrà prie Rûma de protéger le jeune frère qui le défendra et lui obéira filialement.

Mais un char brillant attend les exilés; le moment du départ est arrivé.

Quand les habitants d'Ayodhyà voient Ràma et ses compagnons se diriger vers les portes de la ville, ils courent à lui « comme, » dit le poëte, « on court à » l'eau dans les dévorantes chaleurs de l'été (1). »

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XXXIX.

Ils supplient le cocher de retenir les chevaux, afin qu'ils puissent une dernière fois contempler ceux que les plus âgés d'entre eux n'espèrent plus revoir.

« La mère de Râma , « disent-ils , « a douc un « ceur de fer? il est donc joint solidement , puisqu'il » ne s'est pas brisé quand elle a vu partir son fils » bien-aimé pour l'habitation des forêts!

» Seule, elle à fait acte de vertu, cette jenne Vidé» haine à la taille menne, qui s'attache aux pas de
» son époux comme l'ombre suit le corps.

Soudain un grand bruit se fait entendre.... Qu'estce done 3.... Celui qui ne se montrait au peuple que
sur son char royal, les femmes que l'ombre du gynécée dérobait aux regards du vulgaire, Daçaratha et
ses épouses se sont précipités hors du château, et à
pied suivent le char qui emporte ce qu'ils aiment le
mieux. Le vieux roi appelle son fils, sa bru; Kâançalyà, Italetante, l'eur tend les bras.... « Arrête! arrête! « crie Daçaratha au cocher. — » Marche! », dit
Râma, qui sent son courage défaillir.

 » Quand tu seras de retour chez le roi, tu lui diras;
 » Je n'avais pas entendu. Cocher, prolonger la dou-» leur, c'est la rendre plus cruelle.

Le char était loin, les femmes des citadins cessèrent de le poursuivre, et leurs yeux noyés de larmes le suivirent senls. — Une voix austère se fit entendre: « Que l'on ne suive pas loin celui que l'on reverra! disaient les bruhmanes au monarque. Daçaratha s'arrête; mais les habitantes du gynécée continuent à gémir, à s'inquiéter sur le sort de celui qui les aimait et leur rendait moins amer le joug de Kékéyi.

Quand Daçaratha s'affaisse de nouveau, Küauçalyâ et Kêkéyi accourent à lui; il repousse la seconde et s'appnie sur la première.

Rentré dans ce palais où tout lui rappelle les absents, il dit à ses serviteurs :

« Que l'on me conduise au plus tôt dans l'apparte-» ment de Kâauçalya, mère de mon fils Rama (1)! »

L'exil du fils devenait le triomphe de la pauvre mère.

Les habitants d'Ayodhyà les plus attachés à Ràma l'ont suivi. De vieux brahmanes, laissant leurs femnnes sous la sauvegarde de l'honneur, se sont joints à eux, portant les livres sucrés, les ustensiles du sacrifice.

On est arrivé aux bords de la Tamasà. Les mourantes clartés du jour éclairent faiblement la forrêt. C'est la première unit de l'exil. Ràma pense à son père, à « sa sainte mère », et ne souffre que de leur douleur. Il se sent heureux d'avoir auprès de lui et de sa femme le courageux Lakshmana : « En suivant mes pas, ò le plus vaillant des homnes, tu as » fait vraiment un acte signalé de noblesse : ta com-

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. XLI.

» paguie était, pour la défense de ma chère Vidéhaine,
 » une chose tont à désirer (1).

Lakshmana nide Soumautra à préparer la couche de feuillage des deux éponx. Les contemplant longuement, il jouit de leur paisible sommeil qu'il protége, et s'entretient des vertus de son frère avec le fidèle serviteur.

Ceux qui ont accompagné les princes d'Ayodhyà dorment étendus sur l'Inerbe. Au milien de la nuit, Râma se lève; il veut quitter ses concitoyens pendant leur sommeil. Les trois exilés montent sur le char, et Râma ordonne à Soumantra d'établir à son retour de fansses traces pour déronter les habitants d'Ayodhyà et les empécher de le rejoindre dans le bois des mortifications.

A leur réveil, en effet, les citadins sont seuls ; ils regagneut tristement leurs demeures, et leurs femmes, les accueillant avec d'umers reproches, les incitent à retourner sur leurs pas.

En continuant leur voyage, les nouveaux anachorétes admirent les sites ravissants qui les entourent, etrecueillent sur leur passage les témoignages d'amour des peuples qui flétrissent Kékéyi.

La mit suivante, un ami de plus veille auprès de Râma. Goulia, le roi des Nichàdas, son ancien ami, est venu le saluer an passage, et cause avec Lakshmana pendant que dornient Râma et Sità.

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. XLIV.

Lakshmana se demande avec mélancolie si jamais le jeune couple et lui reverront les étres chéris qu'ils ont quittés; si Kâauçalyà, Sommitrà et le roi ont pu supporter ces dernières heures de mortel chagrin.

Et Gouha pleurait.

Le chant du coîl (1) annonce le retour du jour. Râma congédie Soumantra; désormais il n'a plus besoin du char.

Il pric le fidèle cocher de dire à son père son amour, son respect; d'exprimer ses vœux de bonheur à toutes les royales épouses, et « deux fois et plus encore » à Kékéyt, en son nom, en celui de Lakshmana, en celui de Sità! Que Bharata traite ses mères avec une égale tendresse, et que Kâauçalyà et Soumitrà regardent comme un fils l'enfant de Kékéyi.

Cette magnanimité exaspère Lakshmana. Lui anssi a un message à envoyer à son père. Daçaratha, l'esclave d'une femme, hii sacrifie un fils, et quel fils! La colère fait méconnaître au jeune homme les lois du respect filial. Ranna s'ékunce au-devant de lui, et, avec tristesse, défend à Soumantra de répéter au vieux roi un discours qui le tuerait.

<sup>(1)</sup> Cail on Kokila, concou noir (euculus indicus). Les Hindous s'euivrent du chant de cet oisean, dont les printanières amours avec la fleur du manguier sont aussi souvent celèbries dans la posies annexire que celles du rossiguol et de la rose dans d'autres littératures. Le kokila dépose ses œusé dans le nid du corbeau pour les y faire éclore.

Redoutant de retourner dans Ayodhyà sans l'illustre banni et d'apporter à Kâançalyà la confirmation du malheur qui l'a frappée, Sommantra vondrait ne pas quitter son jeune maître; mais Râma lui ordonne de partir : Kêkéyî sera rassurée en revoyant le char vide.

Les exilés s'apprétent à traverser le Gange; un bateau les attend, et Râma dit à son frère :

« Lève dans tes bras doucement et pose dans la » barque ma chère pénitente Sità (1). »

Et le poëte ajoute avec un doux enjouement :

« Lui snr-le-champ d'obéir à l'ordre que lui don-» nait son frère, et d'exécuter cette tache, qui ne lui » était nullement désagréable. »

Du rivage, Gouha, ses ministres et Sommantra regardaient la barque s'éloigner, d'une vue obscurcie par les pleurs.

Les flots mugissaient. La fréle embarcation, tour à tour soulevée et abaissée par les ondes tunniltueuses du fleuve sacré, se trouve bientôt à égale distance des deux rives.

Sità joint les mains et prie : « Puisse, défendu » par toi, divine Gangà, ce fils du sage et puissant » roi Daçaratha accomplir cet ordre, qu'il a reçu de » son noble père!

» Pnisse-t-il, quand il aura passé les quatorze

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. LII.

» années dans la forét solitaire, puisse-t-il retourner
 » dans la grande ville avec moi, accompagné de son
 » frère!

« Revenue alors sous une heurense étoile, comblée de joie et dans l'accomplissement de tous nes « désirs, je t'offirria mes sacrifices, déesse aux pieds » limpides, ô céleste Gaugá! toi qui, nonmée eucore « Tripathagà, viens du monde de Brahma et nous » montres en toi dans ce monde-ci l'épouse du roi » des eaux!

C'est toi que j'adore ici, belle déesse; c'est à toi
 que j'adresse maintenant ces louanges.

Une fois mon noble éponx remouté sur le trône,
et moi revenue heureusement avec lui dans son
palais, je donnerai aux brahmanes des vêtements,
des joyaux et cent milliers de vaches, par le désir
même de faire une chose qui te soit agréable.

La barque atteint le bord opposé, et les princes adorent le fleuve qui a respecté leur vic.

Ils sont entrés dans la forêt de l'exil. De l'autre rive, leurs fidèles amis les voient s'enfoncer dans les allées ombreuses, et les yeux de Ràma se mouillent de larmes et saluent d'un dernier regard Gonha et Soumantra.

« Marche en avant, fils de Sonmitrà, et que Sità » vienne après; j'irai, moi, par derrière, afin de » protéger Sità et toi!

» C'est aujourd'hui que ma chère Vidéhaine con-

- » naitra les maux d'une habitation an milieu des
- » bais : il faudra qu'elle supporte les sauvages con-
- » certs des sangliers, des tigres et des lions! »

Mais la forét ue se montre alors que sons le plus riant aspect. Au lieu du rugissement des bétes faures, elle répéte le gazonillement des oiseanx au brillant plumage; l'été u'a pas encore assonbri le fevillage touffu; mais le printemps a paré les arbres d'une tendre verdure et de ces fleurs qui les premières s'entr'ouvrent aux doux rayons d'un soleil fécondant

Le nyagrodha, le figuier de l'Inde, offre aux exilés un asile sons ses majestueuses arcades. Ils se reposeut, et, à une faible distance, Ràma fait remarquer à ses amis nu lac dont les eaux sont voilées par les bleus nénuphars au milien desquels se jouent des cygnes, des canards et des oies rougeâtres. Au loin se dresse le mont Tchitrakoûta, qui sera le théâtre de l'une dès périodes les plus dramatiques de leur vie. Une rivière en descend; ils s'y abreuvent, tandis que sur des charbons ardents grille un daim porcin tné par les deux frères.

Après le repas vient l'heure du sommeil.

Pour la première fois depuis leur exil, aucun ami ne veille auprès d'eux. Râma sent vivement cet abandon; mais s'efforçant de dominer son émotion, il tâche de prémonir Lakshmana contre les mêmes impressions, et ajonte: « A compter de ce jour, nous devons, toi et moi, Lakshmana, veiller continuel lement et sans négligence au salut de Sitá (1).

Ils s'étendent tous trois sur des lits de gazon, et comme nu arc trop tendu qui se brise, la fermeté de Ràma l'abandonne peu û pen et la nature humaine réagit sur la substance divine.

Il craint que Kékéyi ne couronne son œuvre impie par la mort de Daçaratha; il s'étonne de la faiblesse du roi immolant un fils homnéte à une favorite capriciense; il envie le sort de Bharata; il plaint Kâunçalyù et Soumitrà; il tremble pour elles, et supplie Lakshmana de courir à leur secours; il est presque tenté de rétracter ses nobles résolutions; enfin il perd tout empire sur lui-même, et des sunglots déchirent sa mâle poitrine.

Lakshmana le gronde doucement d'un accès de désespoir qui effraye ceux qui ne vivent que pour lui, et Râma, se maitrisant, presse sur son cœur le frère qui l'a rappelé au devoir.

« J'ai secoué, grâce à toi, » lui dit-il, « j'ai secoué » enfin le joug de la douleur! »

Quand, le leudemain, ils reprennent leur route, ils voient s'élever au confluent du Gange et de la Yamoună une fumée annouçant la proximité d'un ernitage. Ils s'avancent dans cette direction.

Devant le feu du sacrifice est assis l'anachorète

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. LIII.

Bharadwadja, entouré de brahmanes; les oiseaux mémes sont venus à la cérémonie, et les gazelles, regardant de leurs yeux étonnés les mouvements des ascètes, sont accroupies anprès d'eux. Bharadwadja reçoit avec bonté les exilés; il leur propose de demeurer dans son ermitage; mais Râma trouvant cette solitude trop voisine d'Ayodhyá, il lui indique le mont Tchitrakonta, lui en dépeint les beautés et le bonheur dont jouira le héros en y promenant sa pure et gracieuse compagne, à laquelle l'anachorète témoigne le plus touchant intérêt.

La Yamonnà sépare de la montagne les nobles voyageurs. Les deux frères eonstruisent un radeau sur lequel Ràma dépose Sità, « tremblante comme une liane, » et ici eneore, la traversée accomplie, les princes saluent la rivière, et Sità la prie pour eeux qu'ils laissent derrière eux.

Ils élèvent un ermitage. Des branches d'arbres en forment les murs, que des bianes relient et tapissent; un toit de fenillage le recouvre, et Sità enduit d'argile les deux eases de la chaumière.

Pendant que les trois jeunes gens s'inondaient d'une ineffable joie à l'idée de passer ensemble quelques années dans un site enchunteur, Soumantra rentrait dans Ayodhyà.

Il revenait, triste, découragé, recueillant les exclamations de douleur et de blame des citadins, dont les épouses s'écriaient: « Comment, ce malhenreux! il est revenn, après » avoir quitté Râma (1)! »

Il entre dans le palais aux sept enceintes, et là, les discours des femmes du gynécée augmentent son affliction.

Errant sur les plates-formes, elles disaient :

a Sorti avec Râma et revenu sans Râma, comment « ce cocher va-t-il répondre aux questions de Kâmı-» çalyâ? La mort, à mon avis, lui serait anssi douce » qu'il est pénible à Kâauçalyâ de vivre, maintenant » qu'on a banni ce fils bien-aimé en qui respire toute » sa vie! »

Introduit en présence du monarque, Soumantra lui dit le message de Raima; Daçaratha s'affaisse, les femmes du gynécée accourent, à l'exception de Kékéyl; et tout en aidant à relever son royal éponx, Kâaucalyà éclate en plaintes amères. Pourquoi n'a-t-il pas le comage d'interroger le messager, alors qu'il a eu celui de renvoyer son fils? Kékéyi cependant n'est pas la..... Et la pauvre mère se jette en sanglotant sur le sol.

Les échos de la ville retentissaient des gémissements du palais, et hommes et femmes pleuraient dans Ayodhya,

En vaiu Soumantra rassure Kâauçalyâ sur le sort

<sup>(1)</sup> Ayodhyâkându, chap. LVII.

des exilés, elle repousse tonte consolation. Au souvenir de ces enfants de rois privés des commodités de la lie, exposés aux dangers d'une sauvage solitude, elle s'indigne et se désespère. Dans un langage trop sévère sans doute pour le débile vicillard, mais d'une majesté, d'une éloquence incomparables, elle reproche au monarque d'avoir manqué à la parole qu'il avait donnée à Ràma en disant : « Je veux te sacrer » demain (1)! »

« Voici un cloka, roi puissant, tiré d'un Pourana, « distique famenx sur la terre, et que jadis chanta » l'Etre existant par lui-même, quand il pesa la » vérité.

J'ai mis sur les plateaux de ma balance, d'un
 côté la vérité, de l'autre mille açwantédhas (2),
 et je les ai pesés; mais je vois que la vérité seule
 est d'un poids qui l'emporte sur les mille sacrifices!

De là vient que les hommes vertueux défendent
 la vérité au prix même de leur vie : en effet, il
 n'existe pas dans les trois mondes un devoir supérieur à celui de la vérité.

» C'est par la vérité que le soleil échauffe; c'est » par la vérité que la lune circule dans ses phases;

<sup>(1)</sup> Ayodhyâkânda, chap. LXI.

<sup>(2)</sup> L'açwamédha est le sacrifice du cheval.

c'est de la vérité qu'émergea l'immortelle ambroisie; les assises mêmes du monde sont dans la vérité!

» La vertu, que l'on figure sous l'emblème d'un

taureau debout sur les quatre pieds, la sainte vertne consiste dans la vérité.....

 La vérité est dans les paroles et la sincérité dans
 les promesses des rois : aussi leur devoir est-il de marcher, roi des hommes, dans les routes qu'ont
 suivies avant eux leurs nobles aïeux.

» Il est deux chemins indiqués par les sages, ô le » plus excellent des étres qui ont reçu la voix en » partage : c'est la mansuétude et la vérité, base elle-» même de la vertu.

» Cette vérité, défendue par les hommes de bien,
 » tu l'as tuée de ta propre main, et tu as immolé ta
 » renommée, quand tu as cru accomplir un devoir.
 » Le parfinn des fleurs ne peut jamais aller contre

le souffle du vent; mais la vertu des hommes exhale
 un parfum qui se répand çà et là de tous les côtés.

Les plus riches senteurs de l'aloès et du santal ne
 durent pas si longtemps, seigneur, que les parfums
 composés avec la gloire des hommes.

Chose digne de remarque! les plus sublimes accents que la défense de la vérité ait inspirés aux antiques poëtes de l'Iude, se trouvent sur les lèvres de deux femmes : Kâauçalyà et Sacountalà!

Mais bientôt, à ces paroles graves, solennelles, qui semblent la voix de la conseience elle-même, succédent des expressions amères, insultantes : le sonvenir des vertus du roi sera à jamais effacé de la mémoire des hommes par le crime dont il 'ses sonillé. Au reste, pourquoi se plaindre? ne fant-il pas au contraire loure la modération de Kèkéyi, qui ett pu tout aussi bien demander au roi la mort de Râma? Certes, elle l'eut obtenue!

Les conseils que lui a donnés son fils avant de partir reviennent à l'esprit de Kàauçalyà : elle se reproche sa cruauté; puis elle recommence ses lamentations, ses âpres réprimandes.

Enfin le vicillard implore d'elle un peu de pitié, et la reine, pénétrée de douleur d'avoir insulté l'homme qui pour elle doit être un dieu incarné, le supplie à son tonr de lui pardonner. Au nom de ce qu'elle a sonffert, elle croit l'avoir mérité. — Le roi calmé s'endort.

Il est dans ce poëme un caractère de femme vraiment lacédémonien; il est cependant placé dans l'ombre : c'est celui de Somnitrà. Naguère, sans un moment de faiblesse, elle approuvait son fils Lakshmana de suivre Rama dans la forêt. — Ici encore, elle exhorte Kâauçalyà à rejeter tonte cruinte, à avoir foi dans l'avenir, à croire au triomphe du bien. Pourquoi plaindre l'homme qui a immolé des jouissances matérielles à la satisfaction du devoir accompli? Le ciel est juste, et saura dédommager par une gloriense récompense le martyr de la vertu. Pourquoi plaindre Lukshmana, qui suit un frère, tendrement aimé? Pourquoi plaindre Sità, « cc vase de gloire, « qui, volontairement, sciemment, a sacrifié ses Inxueuses habitudes à l'amour conjugal? D'ailleurs, la nature n'aura pour Râma que parfuns et sourires. Les dangers enx-mêmes seront vaincus par les armes divines qu'il possède. Et quel péril pourrait le menacer, quand Sità veille auprès de hui comme la déesse de la fortune? Un jour viendra où les larmes de douleur que répand Kâançalyà se changeront en larmes de joie, quand elle pressera sur son sein l'exilé devenu roi.

A ces sages remontrances, à ce rayonnant espoir, Kâauçulyà sent se dissiper l'amertume de son chagrin, et se laisse aller à un bienfaisant sommeil.

Le roi ne quittait plus Kâauçalyā. Le sixième jour de sa douleur, il reposait auprès de la mère de Râma.

- Au milieu de la nuit, le sommeil le fuit. Un mélancolique souvenir de sa jeunesse s'est tout à coup présenté à son esprit (1).
  - « Si tu es réveillée, Kâauçalyâ, » dit-il à la reine, « éçoute mon discours avec attention :
- » Quand un homme a fait une action ou bonne » ou mauvaise, noble dame, il ne peut éviter d'en

<sup>(1)</sup> M. le baron Guerrier de Dumast a traduit en beaux vers cet épisode. Voir Fleurs de l'Inde.

» manger le fruit, que lui apporte la succession du » temps (1). »

Alors il évoque une scène d'autrefois. Il était jeune, ardent; il aimait à courir les bêtes fauves de la forêt, à les percer de ses flèches. Un jour, sur les rives de la Çarayoû, il faisait le guet. Il crut entendre un bruit semblable au baret de l'éléphant. Il teudit sou arr, le trait vola.... et un gémissement humain le saisit d'effroi. Il avait atteint Vadjnyadatta (2), jeune ascète, seul soutien de vieux parents avengles, et, selon la navrante expression de l'adolescent, le même coup les avait frappés tous les trois.

Daçaratha se souvient de la générosité de l'enfant lui avouant que sou crime est moindre, qu'il n'a pas tué un brahmane, car la mère de Yadjnyadatta est du sang des Çoudràs; il se souvient de l'inquiêtude des deux vieillards attendant celui qui ne doit plus revenir; de lenr joie en entendant arriver le meurtrier, qu'ils prennent ponr leur enfant; de son désespoir en leur annonçant l'horrible nouvelle et en guidant leur marche chancelante vers le cadavre du fils qu'il leur a ravi; de leur poignante douleur, de celle de la mère surtout, dévorant de baisers le froid visage de l'enfant; de l'expression déchirante avec laquelle le père se demande qui maintenant appor-

<sup>(1)</sup> Ayodhyâkânda, chap. LXV.

<sup>(2)</sup> Ce nom signifie donné par le sacrifice.

tera à la pauvre mère les racines et les fruits; de l'apothéose de Yadjuyadatta montant au ciel, et priant le brahmane de pardonner à Daçaratha un meurtre involontaire; il se souvient enfin que l'anachorète, tont en ne le maudissant pas, lui a prédit qu'un jour il mourrait sans presser sur son cœur, dans une dernière étreinte, le fils dont il souhaiterait ardemment la vue.

Cette sinistre prophétic, il la sent s'accomplir..... -Il aspire à revoir son bien-aimé Râma; et tont en l'appelant d'une voix mourante qui par degrés s'éteint, il s'endort....

La nnit a couvert de son ombre cette scène lamentable; la reine n'a pas vu le visage de Daçaratha pălir, ses yeux se ternir.....; mais le lendemain, quand les bardes entrent dans la chambre du souverain pour entonner le chant du réveil, Daçaratha reste immobile : les royales épouses sont veuves.

Quand, au milien de la prostration où l'a plongée ce nouveau unalheur, Kâauçalyà peut enfin articuler une parole, elle exhale librement ses plaintes. Ah! le roi est heureux! Le ciel a mis un terme à ses souffrances; mais elle, pourquoi la mort l'a-t-elle épargnée? Sa douleur était donc moins profonde? Le remords aussi la déchire de son aiguillon : n'a-t-elle pas empoisonné par d'amers reproches les dernières heures du vieillard? Elle supplie Daçaratha de lui pardonner; mais la vue du cadavre seule lui répond.

Alors elle voue aux enfers la fenune qui a attiré le malheur sur la royale maison d'Ayodhyà.

a Sois au comble de tes vœux, Kêkêyî! Savonre » époux de la vie, femne vouée maintenant au mé-» époux de la vie, femne vouée maintenant au mé-» pris, sois heureuse si tu peux (1)!»

Mais elle espère un vengeur dans le fils même de Kékéyi......

Qui Kanuçalyà plaindra-t-elle? qui pleurera-t-elle? celui qui est mort ou ceux qui souffrent encore? Est-ce Daçaratha ou sont-ce ses enfants? Elle vondrait se brûler sur le bûcher de son époux; mais une autre voix, celle de la nature, hui rappelle qu'elle a encore des liens sur la terre. Sa pensée se reporte vers les forêts où erront de pauvres exilés: Kânuçalyà vivra pour enx.

Sur l'ordre de Vaçishta, les femmes du gyuécée prennent dans leurs bras la reine, qui se débat, et l'entrainent hors de la chambre funèbre.

Des messagers sont envoyés à Bharata; dans les questions remplies de sollicitude qu'il leur adresse sur sa famille, il donne une préférence marquée à ses dens helles-mères sur sa propre mère, qu'il qualifie de femme irascible et égoiste.

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. LXVIII.

On lui cache la mort de son père, et au nom même du roi, on le prie de revenir dans Ayodhya.

Le châtiment de Kêkéyî est proche. An jeune prince qui, inquiet du funêbre silence où est ensevelie Ayodluya, lui en demande la raison, Kêkéyî annonce en se glorifiant la mort du roi, l'exil de l'héritier légitime. Bharata est roi, et c'est à elle qu'il le doût!

Foudroyé, Bharata exhale son indignation du crime de sa mère :

- « Honte soit donc à toi!
- Pourquoi, si tu veux, grâce à ton désir impa tient du trône, aller au fond des enfers, pourquoi
- m'y entraîuer moi-même après toi dans ta chute?
   Hélas! mère! ta cruanté m'a tué (1).....

Il la maudit, lui prédit un châtiment éternel. Il gémit de voir le crime de sa mère retomber sur sa tête innocente, et son désespoir lui dicte de sombres inverties:

« Mon père, qui t'anena ici ponr la ruine de cette » royale famille, ne s'aperçut pas qu'il avait pris en » toi quelque chose de semblable à la nuit de la » mort. »

Elle a tué un mari, banni le frère tendrement aimé de Bharata; elle a frappé dans ses plus chères affections la vertueuse Kâauçalyà; mais elle ne jouira pas

Ayodhyākānda, chap. LXXV.

du résultat de tant de forfaits: Bharata expiera la faute de sa mère. Après avoir rendu le sceptre à Bana, il embrassera pendant quatorze années la vie ascétique à laquelle celui-ci était condamné.

Puis reniant la femme qui lni a donné le jour, il s'écrie éperdu :

- Ambitieuse effrénée d'un royanme, inlumaine,
   sans pitié, meurtrière de ton époux et mon eune
   mie sous les apparence d'une mère, tu ne dois plus
   me nommer ton fils (1)!
- Le ciel était juste, et la punissait de son iniquité par la voix même du fils qui en devait recueillir le fruit.

La compassion de Bharata pour Kúançulyà s'exprime en termes attendrissants : « Tu ne connais donc pas la douleur que soulève

» an cœnt de la mère une séparation d'avec son en-» fant chéri, toi par qui Kàançalyà fut privée de son » fils bion-aimé! »

Manthurà aussi, l'odiense instigatrice des fautes de Kékéyi, sera chiatiée. D'après l'ordre de Bharata, son fidèle Çatroughna (2), le frère de Lakshmana, la renverse, la traine sur le sol..... Il va la frapper..... Bharata l'arrète: on ne tue pas une femme.

 $\mbox{\tiny $n$}$  Mets donc un frein à ta colère ,  $\mbox{\scriptsize $o$}$  toi qui sais le

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. LXXVI.

<sup>(2)</sup> Catroughna avait accompagné Bharata dans son voyage à la cour du roi de Kékaya.

- » devoir! Son actiou conpable a déjà tué cette mal-
- » heureuse : songe qu'elle est soumise à la volonté
- » d'une autre, qu'elle est infirme, et surtout que c'est
- » une femme (1). »

Râma ne pardonnerait pas ce crime; n'est-ce pas an souvenir de ce frère vertueux que Bharata lni-, même a épargné la vie de Kêkéyi, dont maintenant il attribue la faute à la fatalité?

Kânuçalyà a entendu la voix et les pleurs du fils de Kôkéyi; elle accourt an-devant de lui au moment où il se rend chez elle. Ils tombent dans les bras l'un de l'antre. Un triste sonvenir trouble cet épanchement; Bharata est roi, mais à quel prix! La mère de Râma prie Bharata avec aunertume de la guider vers les forêts où souffrent les exilés pendant qu'il jouit du rang suprème. Le jeune prince, doulouveusement impressiouné, se justific aisément, et reçoit de sa seconde mère, avec de douces consolations, de noblex conseils sur ses devoirs de roi.

Mais après les funérailles de son père, Bharata annonce officiellement son renoucement au trône; il s'apprète à aller dans les forèts offrir la couronne à Râma, et la ville entière le suit dans son héroïque pèlerinage.

Les royales mères accompagnent le prince ; mais à

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. LXXVII.

Kěkéyi, son mépris, son aversion; à Kåauçalyå, son respect, son amour.

Quand le roi Gouhn, venu à sa rencontre, lui raconte comment il a veillé avec Lakshmana sur le sommeil de Râma et de Sită, Bharata s'évanouit. Les reines d'Ayodhyà accourent, et Kaauçalyà soulevant la tête défaillante de son fils d'adoption, le ranime de ses caresses. Elle lui témoigne une inquiétude toute maternelle. Seruit-il malade? Que deviendrait la famille royale privée de son dernier soutien? Aurait-il appris sur le sort des exilés quelque pénible nouvelle?

« Je n'avais qu'un fils, hélas! » murmure-t-elle, » qui s'en est allé dans les bois avec son épouse (1)! »

Et elle répandait une cau rafraîchissante sur le pâle visage du jeune homme. Bharata ouvrit les yeux, il vit Kâançalyâ et l'entoura de ses bras caressants.

En contemplant l'ingoudi (2) au pied duquel se sont reposés les deux époux, Bharata envie le sort de la belle Vidéhaine, à qui est réservée l'ineffable joie de sonffiri pour celui qu'elle aime.

Le prince et sa suite reçoivent dans l'ermitage de

(1) 'Ayodhyâkânda, chap. XCV.

<sup>(2) «</sup> Ingr., Beurs polygames; dans les hermaphrodites, calice à cinq dents; cerolle tubuleux è cinq dents; citamines nombreuses, « monadelpies; légume uniloculaire, polysperme; graines curveloppées dans une pulpe. Dans les mides, idem; pistil nul. Soitante « especs». « (Mixtr., El. de bott, ouvrage cité par M. Fauche.)

Bharadwådja une féerique hospitalité. Quand il est temps de preudré congé, les royales mères viennent offrir leurs hommages à l'anachorète; Kékéyi ellemème, la honte sur son front rongissant, s'approche du brahmane, dont elle embrasse les pieds. Bharadwådja prie Bharata de lui présenter nominativement chacune des trois reines. Le prince lui désigne avec un tendre et respectneux intérêt Kâmiçalyà et Sonmitrà, puis lui montrant Kékéyi :

« Cette autre-ci, » dit-il, « apprends que c'est la \*
femme qui, poussée par la soif de régner, fit bannir dans ess forets les deux vaillants fils dn roi, et
\* força l'Indra des hommes, Daçaratha même, à
\* s'enfuir de la terre au ciel: c'est la vile, c'est la
\* cruelle Kékéyi; c'est la honte de sa race; c'est la
\* meurtrière de son époux! Et cette inhumaine, cette
\* femme aux pensées détestables, car je reconnais
\* dans elle toute la racine d'où est sortie ma grande
\* infortune, cette Kékéyi, hélas! c'est ma mère (1)! \*
Les larmes étouffaient la voix du jenne prince.

Pendant que les regards avides des habitants d'Ayodhyà plongent dans l'épaisseur des fourrés pour y découvrir l'ermitage des exilés; pendant qu'une colonne de finnée, s'élevant dans les airs, trahit lenr retraite, et que Bharata, se détachant de

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. CI.

son armée, s'avance dans cette direction, les époux, errant dans des sites enchanteurs, se livrent à de donx épanchements et admirent les environs de leur nouvelle habitation.

Râma guide sa jeune compagne et lui montre les merveilles qui les entourent. Du plateau du Tchitrakonta, leurs regards s'élèvent vers les pics qui le dominent et qui semblent se perdre dans les nues. La forêt envalit les pentes de la montagne; le manguier marie ses grappes de mignounes fleurs blauches teintées de ronge aux fleurs purpurines de l'ébénier, aux longues panicules januátres du jambosa; les bambous se groupent en berceaux que fait oudover le souffle du vent; ailleurs le cèdre de l'Himalaya étage ses rameaux touffus qui ne s'étendent pas horizontalement comme dans le cèdre du Liban, mais se courbent élégamment vers la terre. Aux pieds des jeunes éponx coule la Mandàkini, dont les eaux limpides sont parsemées de lotus, et sur les bords de laquelle les dhavas (1) inclinent leurs longs épis que colore un vif carmin.

Tout un monde aérien peuple ces riantes solitudes. Comment décrire, après Buffon, ces oiseauxmouches dont l'éblonissante lumière de l'Orient fait miroiter les couleurs diaprées; ces oiseaux-mouches qui des pierreries out le nom et l'éclat; qui des

<sup>(1)</sup> Lythrum fruticosum.

fleurs dont ils aspirent le nectar ont la fraicheur et la délicatesse; qui jamais sur terre ne se posent, et voltigent de la branche d'arbre à la fleur, de la fleur au brin de gazon?

Mais laissons parler le poëte, c'est-à-dire Râma : « Depuis que j'ai vu cette délicieuse montague, » Sità, ni la perte de cette couronne tombée de ma « tête, ni cet exil même loin de mes amis, ne tour-» mente plus mon âme.

» Vois quelle variété d'oiseaux peuplent cette mon » tagne, parée de hautes crêtes pleines de métaux et
 » plus élevées que le ciel même, pour ainsi dire.

Les unes ressemblent à des lingots d'argent,
 celles-ci paraissent telles que du sang, celles-là
 imitent les couleurs de la garance ou de l'opale,
 les autres ont la nuance de l'émerande.

Telle semble un tapis de jeune gazon, et telle
 un diamant qui s'imbibe de lumière. Partout enfin
 cette moutagne, embellie dejin par la variété de ses
 arbres, emprunte encore l'éclat des joyaux à ses
 hautes crétes, parées de métaux, hautées par des
 tronpes de singes et peuplées d'hyènes, de tigres
 ou de léopards (1).

Le poëte semble avoir voulu compléter le vigoureux et chaud coloris de son tableau, en faisant errer les bêtes fauves sur un sol que calcine le soleil, et

<sup>(1)</sup> Ayodhyákánda, chap. CIII.

qui laisse entrevoir par d'ardents reflets les minéraux qu'il contient.

De vaporeux points de vue reposent agréablement de cet éblonissant spectacle :

« Vois les Kinnarus (1), ces génies aux formes » divines et pleins d'une intelligence céleste, qui » s'amusent avec délices, deux par deux, sur les » plateaux aunœues de cette montagne.

Regarde, pendus aux brauches, ces glaives et
 ces vétements précienx! Regarde ces lieux ravis sants, que les épouses des Vidyàdharas (2) ont
 choisis pour la scène de leurs jeux!

Partout on voit ici les cascades, les sources et
les ruisseanx conler sur la montague. . . . . . .
Au cœnr de quel homme ne verserait pas la joie

-- cette odeur suave, exhalée par la bouche de ces grottes, senteur exquise, plaisir de l'odorat, où les -- parfums réunis de fleurs diverses ne composent -- qu'un seul parfum?

» S'il me faut habiter ici plus d'un automne avec » toi, femme charmante, et Lakshmana, le chagrin

» n'y ponrra tucr mon âme;

<sup>(1)</sup> Musicien céleste. » Mais, chose singulière, ce musicien a me » tête de cheval. » (Chefs-d'œuvre du théâtre indieu, traduits de l'original sancerit en anglais' par Wilson, et de l'anglais en français par Langlois; Paris, 1828.)

 <sup>(2) «</sup> Vidyādhara (qui a une petite houle magique), demi-dieu
 ou génic qui traverse les airs et possède nu ponvoir magique. »
 (M. LANCEBEAY, Hitopadésa.) Ce sont les sylphes de l'Inde.

Car, en cet admirable plateau si euchauteur, si
 couvert de l'infinie variété des oiseaux, si riche de toute la diversité des fruits et des fleurs, mes
 désirs, noble daure, seront pleinement satisfaits.

» Je dois à mon habitation dans ces forêts de » savourer deux beaux fruits : d'abord, le payement » de la dette que le devoir exigeait de mon père; » ensuite, une satisfaction donnée aux vœux de » Bharata. »

Tonjours, on le voit, lors même que Vâlmiki charge sa palette des couleurs les plus riches et les plus variées, lors même qu'il déploie le plus grand luxe d'images, il fait dominer l'idée morale : la satisfaction du devoir accompli double en Râma les jouissances de sa nouvelle existence.

Puis, avec un aimable empressement, une touchante sollicitude, l'époux de Sità ajoute :

« Et toi, chère Vidéliaine, n'as-tu point anssi du » plaisir à contempler avec moi sur le Tchitrakonta » tant de choses diverses, qui sont la nourriture de » la conversation, du corps et de l'âme?

C'est ici même, Sità, que d'autres saints rois,
 mes ancètres, se vonant à l'habitation de ces forêts,
 out mérité de boire après la mort dans la coupe
 d'immortalité.

Râma entraîne la jeune femme sur les bords de la Mandâkini : Regarde la Mandàkini, cette rivière snave, peu» plée de grues et de cygnes, voilée de lotus rouges
» et de nymphéas bleus, ombragée sous des arbres
» de mille espèces, soit à fleurs, soit à fruits, enfants
» de ses rivages, parsemée d'admirables iles et res» plendissante de toutes parts comme l'étang de Kou» véra, pépinière de nélumbos (1) célestes.

Je sens naitre la joie dans mon cœur à la vue de
 ces beaux tirthas, dont les eaux sont troublées sous
 nos yeux par ces troupeaux de gazelles, qui vien nent s'y désaltérer les uns à la suite des autres.

» C'est aussi l'henre où ces richis, qui sont arrivés » à la perfection, qui ont pour habit la peau d'antilope et le valkala, qui sont vêtns d'écorce et » coiffés en djatá (2), viennent se plonger dans la » sainte rivière Mandâkini.

Voici des anachorètes qui ont juré de rester les
 bras toujours levés, et qui, sans faiblir dans leurs
 vœux, adorent le soleil d'une voix mélodieuse. . .

» Je ne crois pas qu'on puisse trouver dans le » plaisir d'habiter une ville rien absolument qui » surpasse le bonheur de contempler ta vue char-» mante, le Tchitrakoûta et la Mandâkini. . . .

 <sup>(1) «</sup> Netumbium. Jussieu. Genre de nymphéacées, créé aux dé-» pens du nymphæa nelumbo de Linné. » Hoefen, Dictionnaire de botanique pratique.)

<sup>(2)</sup> Les cheveux relevés en gerbe.

 Plonge tes deux mains semblables aux pétales de lotus, noble dame, plonge tes mains dans cette rivière, la plus sainte des rivières, cueille de ses numphéas et bois de son cau limpide.

 Peuse toujours, femme chérie, que cette montagne pleine de ses arbres, c'est Ayodhyā pleine de ses habitants, et que ce fleuve c'est la Çarayou même (1).

Et de nouveau il exprime son ravissement, à l'espoir de passer de longs jours de bonheur dans cette résidence, entre sa bien-aimée Sità et son fidèle Lakshmana.

Puis il conduit la jeune feunne dans une autre région de la montagne. Là se trouve une grotte résonnant du gazouillement des oiseaux, abritée par un nunr de feuillage; un banc y est disposé, et les rameaux fleuris d'un arbre étendent sur lui leur protecteur ombrage: Rauna y fait asseoir Sità et se place auprès d'elle.

vois-tu, p continue-t-il, a ces arbres déchirés
 par la défense des éléphants, comme ils pleurent
 avec des larnnes de résine!.... De tous côtés, les
 grillons murmurent une élégie en leurs chants
 prolongés.

» Éconte cet oiseau, à qui l'amour de ses petits

<sup>(1)</sup> Ayodhyâkându, chap. CIV.

\* fait dire : " Fils, fils!.... fils! fils! " comme autre \* fois le disait ma mère d'une voix donce et plain-

» tive (1). »

Il lui fait distinguer le cri de l'oisean-monche répondant à ce chant du coil, qui pénètre le cœur de l'Hiudou d'une tendre langueur. Il lui fait admirer la liane flexible qui, ployant sous nue charge fleurie, s'enroule à l'arbre vigoureux, et il la compare à Sità, quand, fatignée de ses courses champètres, elle s'appuie sur son soutien.

La jenne femme enlace son mari dans ses bras; Râma sourit; appliquant sur une roche d'arsenie rouge son doigt moniillé, il dessine sur le front radieux de Sità cet ornement si recherché des Indieunes, le tilaka; puis arrachant de blens kéçaras (2) an fenillage argenté, il les froisse dans sa main, et en inonde les chevenx bonelés de sa belle compagne.

Ils quittent la grotte et continuent leur promenade. Tont à coup, Sità, effrayée, cache sa tête dans le sein de son éponx: un grund singe à l'aspect redoutable est devant enx. Râma, serrant paternellement Sità sur son cœnr, la rassure avec bonté, et menace l'inquiétant quadrumane, qui s'enfuit.

Revenue de sa terrenr, la jenne femme éclate de rire : son brillant tilaka s'est imprimé sur la poitrine

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. CV.

<sup>(2)</sup> Mesua ferrea.

de son époux, alors que, palpitante d'effroi, elle y appuyait son front.

Mais elle aperçoit un bocage d'açokas; elle y entraine joyeusement Râma, et tous deux, abattant a l'envi les grappes purpurines, en ornent mutuellement leurs fronts.

Quand ils revieuuent à l'ermitage, Lakshmana accourt au-devant d'eux; il leur montre dix gazelles noires saus tache que ses flèches out percées. Il a préparé le repas, et Râma adresse à Sitá cet ordre : « Que l'on nous serve à manger! »

 La noble dame, « continue le poëte, « commença » par jeter de la nomriture à l'intention de tous les « ètres; cela fait, elle apporta devant les deux frères » du miel et de la viande préparée.

Ici se place une carieuse particularité des mours indiennes. Selon les préceptes de Manon, si contradictoires en ce qui concerne la femme, il n'est permis à celle-ci de prendre son repas qu'après que son mari a quitté la table; et la princesse du Vidéha, traitée d'ailleurs par Râma et par Lakshmana avec tant de respect et de déférence, n'est pas exempte de cette loi.

Pendant que Sità jette aux corneilles les restes du repas, un de ces oiseaux, s'acharnant contre elle, la frappe de son bec, de ses ailes, de ses griffes. R'àma sourit d'abord de la colère de la jeune femme qu'effraye un si petit volatile; mais voyant redoubler l'importunité de l'agresseur et la terreur de la victime, il se controuce, tend l'arc de Çiva, et la ficche poursuit l'oiseau, qui, dit le poête, erre dans les trois mondes sans pouvoir échapper au trait enchanté. La corneille demande grâce; la flèche ne peût avoir été lancée inutilement; mais Râma, attendri par les plaintes de l'oiseau, lui permet de choisir la partie de son corps qu'atteindra l'arme magique; la corneille fait le sacrifice d'un œil, et le truit frappe au but.

Soudain, un bruit sembluble à celui du mugissement des vagnes se fait enteudre au loin : c'est la voix du peuple d'Ayodhyà.

Lakshmana monte sur un arbre pour s'assurer de la cause de ce tumulte; il reconnaît le drapeau de Bharata, l'immense éhénier porté par un éléphant.

Lakshmana brûle de se battre, de venger son frère, de tuer Bharata et Kékéyi elle-même. Lui seul suffira à cette tâche, et il prie Râma de se retirer dans une cuverne avec Sită.

Ràma défeud énergiquement Bharata, dont il connaît le noble cœur. Le fils de Kékéyi ne vient saus doute dans la forêt que pour prémnnir Sità contre les périls de son nouveau séjonr, pour la ramener en triomphe au palais d'Ayodhyà.

Bieutôt Bharata et Çatroughna sont aux pieds de Râma, et les trois frères s'embrassent en pleurant. Râma s'informe avec sollicitude de la famille royale; et, avec une paternelle bouté, il désire être instruit de la manière dont Bharata aide Dacaratha à gouverner le royanme.

As-tu soin de porter des consolations aux femmes
 désolées? Sout-elles bien défendnes par toi? N'as-tu
 pas foi en elles et ne leur confies-tu pas ce qu'il
 fant tenir caché (1)?

Bharata lui annonce la mort de Daçaratha; il en accuse sa compable mère, et dépose aux pieds de l'héritier légitime le sceptre et la couronne.

Râma, refusant ce sacrifice, contient d'abord la donleur que lui a causée la mort du roi; mais quand Bharata lui raconte les funérailles de l'homme qui mettait sa gloire dans le fils de Kâauçalyâ, le héros s'évanouit.

Quand il revient à la vie, Sità, anxiense, est anprès de lui : il lui dit, les yenx noyés de pleurs, le nonvean malheur qui les à frappés; il attire la jeune femme dans ses bras, et tous deux confondent leurs larmes.

Aux gémissements des quatre frères et de Sitú, le peuple et l'armée d'Ayodhyà accourent, et Ràma, touché de l'empressement des sujets de son frère, les embrasse tous, selon l'expression du poète, a avec » l'affection d'un père et l'amour d'une mère ».

Les royales veuves approchent en ce moment de

<sup>(1)</sup> Ayodhyākānda, chap. CIX.

l'ermitage. De loin Kàançalyà aperçoit l'humble chaumière, et les fruits d'ingouda et le marc de sésame déposés par Rama au bord de la rivière; panyres et pieuses offrandes que dans son dénûment un prince exilé a vouées aux mânes d'un père qui fut roi! Ce spectacle la navre.

La scène de réunion est attendrissante. Sità surtout est converte de caresses par Kàaucalvà, qui s'attriste de l'altération de ses traits. Transplantée sur le sol calciné de la sanvage forêt, la flenr délicate des jardins d'Ayodhyà a perdu ses brillantes conleurs.

La force d'ame de Rama est mise à une rude épreuve. De nouveau Bharata le supplie de monter sur le trône; il le supplie de laver la mémoire de Dacaratha, Kékéyi et lui de la tache de son exil; il le supplie de compatir à l'affliction de Kâauçalya et de remplir ses devoirs de Kchattriya. Rânia demeure inébraulable; il s'incline même devant le Destin, qui lui a ravi son père, et essave de consoler sa famille éplorée. Il sait que la vie n'est que néant, que l'âme seule est douée de l'immortalité, et que l'exercice de ses plus sublimes facultés se résame dans ce mot : le devoir.

- « Comme ce n'est pas une autre cause que la ma-· turité qui met les fruits en péril de tomber : ainsi
- » le danger de la mort ne vient pas chez les hommes
- » d'une autre cause que la naissance.

" La mort marche avec eux, la mort s'arrête avec eux, et la mort s'en retourne avec eux, quand ils nont fait un chemin assez long.

Ponrquoi pleures-tn sur un autre? Pleure, hé las! sur toi-même, car, soit que tu reposes on soit
 que tu marches, ta vie se consume incessamment.

» Les hommes se réjouissent quand l'astre du jour » s'est levé sur l'horizon : arrive-t-il à son conchant, » on se réjonit encore, et personne, à cette heure » comme à l'autre, ne s'aperçoit qu'il a marché lui-» même vers la fin de sa vie!

Les êtres animés ont du plaisir à voir la fleur nonvelle, qui vient sucréder à la fleur dans le renonvellement des saisons, et ne sentent pas que leur vie coule en même temps vers sa fin, en passant avec elles par ces mêmes successions!

Tel qu'un morceau de bois flottant se rencontre « avec » ni morceau de bois promené dans l'Océan « les deux épaves se joignent, elles demeurent quelque » peu rénnies, et se séparent bientôt pour ne plus se » rejoindre : ainsi, les éponses, les enfants, les amis, » les richesses vont de compagnie avec nous dans » cette vie l'espace d'un instant et disparaissent; car » ils ne peuvent éviter l'heure qui les détruit.

15.

 La mort est une caravane en marche, tout ce qui respire est placé dans sa route et peut lui dire :
 Moi aussi, je suivrai demain les pas de ceux que tu emmênes aujourd'lmi (1)!

Ne sent-on pas ici ce souffle philosophique et religieux qui, au moyen âge, devait inspirer la danse macabre, cette ronde infernale où sont irrésistiblement entrainés l'oppresseur et l'opprimé, l'adolescent et le vieillard; et qui, au dix-septième siècle, devait diriger au-dessus des vanités terrestres le vol majestueux de l'aigle de Meaux? C'est le génie aryen rencontrant dans ses diverses manifestations une forme identique.

Râma continue avec une éloquente gravité :

« L'oiseau est fait pour voler et le fleuve pour » couler rapidement : mais l'âme est donnée à » l'homme pour la sammettre au devoir..... »

Daçaratha a été pur et juste; il est donc parvenu au ciel, qu'il a mérité. Sa conduite diete à Rama celle qu'il doit suivre. Le sacrifice des plus chères affections à la foi jurée, tel est le grand exemple que lui a légué un père: il saura s'eu inspirer.

Kěkéyi elle-méme fait offrir à Râma la couronne qu'elle lui a enlevée; le saint hrahme Vaçishta lui rappelle l'obéissance qu'il doit aux ordres de Kâauçalyà, la pitié qu'il doit à ses larmes; mais ni les

Ayodhyákánda, chap. CXIV.

ardentes supplications de Bharata, ni le repentir de Kékévi, ni le chagrin de Kâaucalyà, ni l'amonr des habitants d'Ayodhyà, ni enfin la vois divine du brahmane, ne peuvent le fléchir. Il accomplira, ditil, la «chère parole de sa honne mère Kékéyi », à laquelle il prie Bharata de pardonner. Au hout de quatorze années seulement, il reprendra son royal héritage, qu'il confie à Bharata. C'est avec larmes qu'il voit s'éloigner sa famille; il précipite l'heure ' des adienx: l'honneur triomphe encore de l'affection.

Après le départ de la cour d'Ayodhya, Rama s'aperçoit de la tristesse des ascètes voisins, qui, tout en rapprochant de plus en plus leurs ermitages du sien, regardent parfois le héros avec une sombre expression. Il s'inquiète, aborde le chef des anachorètes. Le courroux des pénitents aurait-il été involontairement mérité, soit par lui, soit par le bouillant Lakshmana, soit encore par la naïve Sità? Un des ermites le rassure. Ni lui, ni son frère, ni sa chaste compagne, d'une si noble intelligence, n'out manqué au respect dù aux brahmanes; mais depuis que Râma a fixé sa demeure sous les beaux ombrages de la forêt, la sécurité en est bannie par les incursions des Râkchasas, qui semblent deviner la présence de leur plus mortel ennemi. Les ermites s'apprétent à fuir ce lieu maudit, et engagent prudemment Ráma à préserver sa famille et lui-même des dangers qui planent sur les bois. L'exilé, désireux d'ailleurs d'échapper aux souvenirs que lui rappellent ces bocages, où pour la dernière fois pent-étre il a vu ses mères, ses frères et cenx qui devaient être ses sujets, suit ce sage conseil, et se dirige avec Sità et Lakshmana vers l'ermitage d'Atri.

Le grand Mouni (1) recoit avec honnenr les deux frères, et confie la jolie reine à sa femme, qu'il présente à Rama en ces termes :

- Tu vois Anasoûyâ, mon ami : c'est elle qui jadis
  porta dix mille années le poids d'une terrible pénitence; elle a pour toi, jeune homme saus péché,
  les sentiments d'une mère.
- C'est elle qui, dans un temps où la terre fut
   brûtée sans relâche dix ans par la sécheresse, fit
   naitre elle-même des racines et des fruits, malgré
   l'aridité, et couler partout les eaux du Gange.
- C'est elle encore qui, voyageant pour les affaires
   des Immortels, sut rendre une seule muit égale à dix muits; elle a pour toi, jenne homme sans péché,
   les seutiments d'une mère.
- » Que la princesse du Vidéha s'approche de cette
  » noble pénitente, vertueuse, parfaite, sans colère,
  » et honne pour toutes les créatures (2).

<sup>(1) «</sup> Mouni, non que l'on donne à un saint personnage pieux et « instruit, qui participe plus ou moins de la nature divine, ou qui « des élev par la pénitence an-dessus de la nature humaine. « (LOISELECTR-DESLOYCHAPES, Lois de Manou.)

<sup>(2)</sup> Aranyakanda, chap. II.

Râma engage Sită à répondre à une bienveillance si préciense, et à se fortifier dans la pratique du bien par le vertueux entretien de la grande pénitente.

Sità s'incline avec respect devant l'illustre femme, dont le corps défaillant ne retient qu'avec peine une àme tonjours plus forte.

« Je suis la princesse de Mithila, » s'empresse-telle de dire; puis, faisant l'andjali, c'est-à-dire, clevant ses mains an-dessus de son front et les réunissant en coupe, elle s'informe avec une grâce souriante, de la santé d'Anasoûvû.

Quelle est la première parole que lui adressera l'anachorète, après avoir échangé avec elle les formules de politesse?

- · « Que tu es heureuse d'observer le devoir!
- Gloire à toi, illustre Sità, qui sacrifiant les hon neurs, le plaisir, la compagnie de tes parents, as
   suivi par amour tou époux dans les bois!

Elle répète ce que nous a déjà appris le code de Manou sur le respect que doit à un mari, quel qu'il soit, la fennne qu'il a associée à sou existence. Toujours l'époux doit être comme la Divinité suprême, et le ciel appartient à l'épouse qui, comme Sità, s'est vouée à ce que dans l'Inde on pourrait nommer le culte conjugal.

Femme de bien, consacre donc ta vie à une telle
 conduite, satisfais à tous les devoirs que la loi
 impose aux éponses dévouées à leurs maris; suis

d'un pied ferme ici la route de tes obligations conjugales, et tu obtiendras ensuite la gloire qui ne
manque jamais au devoir accompli!

Sità le counait, ce devoir. Mais combien il lui a été facile! Elle respecterait un époux coupable; que doit-elle alors ressentir pour celni qui s'est élevé au-dessus de l'humaine faiblesse; pour celni qui, aussi bien ponr Kâauçalyà que pour toutes les femmes du gynécée, fut un fils respectueux, un divin consolateur! Ce devoir, il a été dicté à Sità par sa mère quand, devant l'autel, elle a pris la main de Râma; il lui n été rappelé par sa belle-mère, alors qu'elle s'exilait volontairement pour le pratiquer à jamais; et maintenant que la sainte le consacre, il lui devient plus cher encore.

Anasonyà se pencle vers Sità et dépose sur son front nn maternel baiser. D'une voix tremblante de bonheur et d'émotion, elle lui annonce que, par l'effet de son pouvoir surnaturel, elle veut lui accorder un don précieux.... Sità la regarde.... Les deux femnas sourient; elles se sont comprises : Sità, tonjours belle, toujours parée de divins ornements, fera à jamais les délices de son époux; et son brillant tilaka, diadème déposé par la main de l'annour, resplendira éternellement sur son front radieux!

· Les deux femmes s'asseyent l'une auprès de l'antre, la jeune reine au-dessous de la vieille anachorète. Dans Anasoùyà, il n'y a plus maintenant qu'une aimable aïenle, provoquant, écontant les confidences d'une enfant chérie. Elle prie Sità de lui raconter comment Ràma devint son époux; et la jeune femme, avec une grâce timide et chaste, lui dit comment le roi du Vidéha, ne voulant pas donner à un homme indigne d'elle la vierge née du sillon du sacrifice, en fit le prix de la valeur. L'anachorète respire avec délice le parfum de jeunesse qui émane des donx et naïfs discours de Sità , l'attire à plusieurs reprises sur son cœur, et lui montrant le coucher du solcil, les scènes à la fois animées et paisibles dont à cette heure l'ermitage est le théâtre, elle la renvoie à l'époux qui l'attend; mais, avant de la quitter, et avec un sentiment de coquetterie tout féminin, elle désire admirer Sità dans l'éclat des parures qu'elle lui a offertes, et sonrit d'orgueil à la rayonnante beauté de sa royale protégée.

Grande est la joie de Râma et de Lakshmana en contemplant leur compagne dans sa transfiguration.

Le lendemain les exilés quittent l'ermitage; et, d'après l'ordre d'Atri, Ràma se dispose à combattre les Ràkchasas.

Ils ne tardent pas à se trouver en présence de l'un des monstres de la forèt : un Råkchusa fond sur eux, et, jetant un cri terrible, enlève Sità et s'élance dans les airs avec la proie qu'il a conquise.

La jeune femme frémissait et tremblait. Ràma la regardait avec un désespoir indicible. Pouvait-il frapper le ravisseur sans risquer d'atteindre la victime ? Il mandissait Kêkéyi, et son regard était noyé de pleurs.

Lakshmana reproche à son frère de se laisser aller à une affliction sans issue; ce ne sont pas des larmes qui sauveront leur amie, c'est le sang du ravisseur. Et il décoche me fleche au Ràkchasu, qui, blessé, lève contre son adversaire son trident invincible. Sondain Ràma, de ses armes divines (1), pare le trait qui allait atteindre Lakshmana, et frappe mortellement le monstre, dont les bras défaillants laissent échapper Sità.

Le l'tàkchasa expirant vante le bonheur de Kaançalyà, mère d'un tel fils, et hénit Ràma, dans lequel il salue un sauvenr. Son attentat n'était qu'une feiute, destinée à exciter la colère du héros. Naguère il était un Gandharva, que Konvéra, jaloux, punit de son amour pour l'Apsara Rhambà en le condamnant à entrer dans le corps d'un Ràkchasa, et que devaient délivrer de cette forme odiense les flèches de Ràma. « C'est pour cette raison, » ajonte-t-il, « que j'ai

» laissé tomber Sità hors de l'atteinte du trait sur le » sein de la terre, et que ta flèche triomphante u'a

» pu ôter la vie à ta chère Mithilienne (2).»

Pendant que le beau Gandharva s'élance joyenx

<sup>(1)</sup> Viçwâmitra les lui avait données alors qu'adolescent il avait tué la Yakchi Tădakă.

<sup>(2)</sup> Aranyakanda, chap. VIII.

au ciel, Râma, suisissant dans ses bras l'épouse qu'il avait crue perdue, s'efforce de calmer sa frayeur.

De nonveau encouragés par les solitaires , Ràma et Lakshmana s'apprétent à repousser les noirs habitants des forêts. C'est Sità qui arme les guerriers, et lenr offre le carquois, les arcs et les épées. Cependant un sinistre pressentiment l'agite. Elle s'inquiète de voir Ràma revêtir les attributs du Kchattriya, ces armes tentatrices qui entraînent le sage même à verser le sang. Puisse-t-il ne pas onblier les pacifiques vertus de l'anachorète dans les luttes qui vont s'engager! Elle le supplie de suivre constamment la route du devoir, d'allier dans sa nonvelle situation la clémence à l'équité, la mansuétude à la vaillance. Qu'il se défende, et jamais ne provoque! Elle se reproche de donner de semblables conseils à l'homme juste et bon par excellence; mais Râma reçoit avec une affectueuse condescendance les avis de sa jeune femme.

- « Reine, ô toi à qui le devoir est si bien connu, » ces bonnes paroles, sorties de ta bonche avec
- » amour, dépassent la grandeur même de tu race, » noble fille du roi Djanaka.
- « Pourquoi dirais-je, femme charmante, ce qui <sup>2</sup> fut dit par toi-meme? « L'arme est dans la main du
- » Kchattriya pour empêcher que l'oppression ne fasse
- » crier le malheureux! » N'est-ce point la ce que tu
- » m'as dit?

» Eh bieu, Sitá, ces anachorètes sont malheureux » dans la forét Dandaka (1)! »

Il les défendra donc, car ils l'ont supplié de les protéger. Il sacrifierait à sa mission Sità, Lakshmana, sa vie même; mais il est heureux du discours de Sità:

- « Oui, ces paroles que tu m'as dites, inspirées de
- » l'amour et de la tendresse , c'est avec plaisir que je
- » les ai entendues, chère Vidéhaine; car à celni qu'on
- » n'aime pas, jamais on ne donne un conseil. »

Dix années s'écoulent pendant lesquelles les trois exilés errent d'ermitage en ermitage.

Le grand anachorête Agustya les accueille avec effusion. L'anstère vieillard s'inquiéte avec un intérêt vraiment paternel de la santé de Sità, et exhorte Râma à rendre agréable à cette fidèle compagne le daugereux séjour qu'elle partage avec lui. L'attention bienveillante qu'Agustya accorde à la princesse est d'autant plus précieuse que le brahmane a des fennnes en générul une opinion peu favorable :

- « Fils de Raghou, la fatigue n'accable-t-elle pas ta » chère Vidébaine? En effet, Sità est d'un corps bien
- » délicat, et jamais elle n'avait quitté ses plaisirs.
   » Maintenant que, poussée par l'amour de son
- » éponx, elle est venue dans ces forêts semées de

<sup>1 /</sup> 

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. XIV.

- » nombreux périls, agis de telle sorte, Ràma, que ta » fidèle Vidéhaine se plaise à vivre dans les bois.
- fidèle Vidénaine se plaise à vivre dans les bois.
   En s'exilant au milien des forêts à cause de toi,
- " elle fait une chose bien difficile; car faiblesse et
- Rester avec son époux tant qu'il a bon vent, le
  quitter dans l'orage, voilà souvent quel est encore
  le génie et le caractère des femmes.
- Elles imitent dans leur conduite les zigzags de
  la foudre, la pointe aiguë des flèches, lu légèreté
  de la flamme et du vent.
- Mais la chaste éponse de ta grandeur est exempte
   de ces défauts; elle ne mérite que des éloges; elle
- est comme Aroundhati (1) chez les dieux, un modèle à présenter aux femmes.
- Certes! ces lieux reçoivent aujourd'hui une noble
  parure de tou séjour ici, dans mon ermitage avec le
  Sonmitride (2) et cette vertneuse Mithilienne (3)!

Agastya indique à Râma une retraite dans un site pittoresque, asile frais et ombragé, de uature à plaire à la jeune femme, qui, protégée par son époux, y devra goûter une joie pure. Touchante sollicitude chez un homme de ce caractère!

<sup>(1)</sup> Aroundhati, l'une des Pléiades, épouse de Vaçishta, un des sept Richis qui composent la constellation de la Grande-Ourse. C'est le type de la fidélité conjugate. Seule des femmes des sept Richis, elle dédaigna les bommages d'Agni.

<sup>(2)</sup> Laksbmana est ainsi désigné, du nom de sa mère Sommtrà.

<sup>(3)</sup> Aranyakanda, chap. XIX.

En reprenant leur pélerinage, les voyageurs rencontrent Djatáyon, le roi des vautours, le vieil ami de Daçaratha, qui propose à Râma de veiller sur Sită quand ses deux protecteurs seront absents.

Dans le délicieux ermitage assis sur les bords de la Godàvari, des heures joyenses s'écoulent encore pour les exilés. Aspirant cet air vivifiant des bois qui double le sentiment de l'existence, ils subissent la bienfaisante influence de la nature.

C'est l'hiver : la neige déploie son tapis de cygne sur les collines, une heur voilée la caresse mollement. — La nature, ensevelie dans son linceul, est belle encore en se mourant.

Râma et son frère devisent entre eux. Lakslumana pense à Blarata, qui loin d'eux mène, au sein même de la royanté, la vie d'un ascète, se soumet à de rudes mortifications, et se plonge dans l'eau glacée de la Çarayon. Puis il ajoute :

- a L'homme n'imite point les exemples que lui « donne son père, mais le modèle qu'il trouve dans » sa mère, » dit un adage répété de bouche en bou-« che dans l'univers; la conduite que Bharata mène » est à rebours du proverbe. »
- a Comment, roi des enfants de Manon, comment
   » Kékéyi, notre mère, elle qui a pour fils le vertneux
   » Bharata, elle qui ent pour époux Daçaratha, peut-elle
   » étre ce qu'elle est (1)? »

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, chap. XXII.

Mais Ràma, toujours magnanime, reproche à l'ardent jeune homme un jugement juste, mais peu charitable:

Tu ne dois pas, mon ami, infliger ton blâme
 devant moi à cette mère qui tient le milien entre
 les nôtres : ne parle ici que de Bharata, le noble
 chef des Ikchwäkides.

L'homme qui avait sur lui-même un si inébranlable empire devait être invincible dans les combats. Elle allait commencer, cette terrible lutte sur laquelle repose l'action même de l'épopéé, et qui devait mettre en présence les trois races qui se sont partagé le globe. — C'était une femme qui l'allait provoquer.

Djatàyon venait de prendre congé de la famille exilée. Ràma était miprès de Sità sons son toit de feuillage. La sœur de Ràvana le Bàkchasa, ou, pour mieux dire, le roi nègre de Laukà, errait dans les bois. Elle vit Ràma et se troubla. Le héros áryen au pur profil, au port élégant et fier, frappe d'admiration la nègresse aux traits difformes, à la rade enveloppe. Elle contemple Sità, et l'aristocratique beauté de la jeune reine l'arréterait, si son pouvoir magique ne lui permettait de revêtir une forme tout anssi attravante.

Souriante, elle s'approche des trois anachorètes, et interroge Râma avec donceur. Le prince lui dit en » moi. ·

peu de mots les événements qui l'ont amené dans la forêt, et lui demande à son tour qui elle est, comment elle erre seule et sans crainte dans la redoutable forêt Dandaka?

La sirène oublie son rôle : « Écoute donc, avec ton rfrère, « dit-elle, « les paroles que je vais dire. On m'appelle Çoûrpanakhâ, je suis nne Râkchasi, je prends à mon gré toutes les formes; et si je me promêne seule au milieu des bois, Rûma, c'est que j'y répands l'effroi dans toutes les créatures. Les tirthas saints et les autels y périssent, anéantis par

- J'ai pour frères le roi des Rakchasas lui-même, noumé Ravana; Vibhishana, l'âme juste, qui a répudié les mœurs des Rakchasas (1); Konmbhakarna, an sommeil prolongé, à la force immense; et denx Rakchasas fameux par le courage et la vigueur, Khara et Doùshana (2).
  - Viguent, Knara et Dousnana (2). »

<sup>(1)</sup> Vikhishana is described by his sister Surpanshki as having foresken the practices of the Robinsass. Dr. Maint thinks tast he may represent a south-rn tribe which had been converted to Rehmanion, or had adopted Br.-hamatical usages. (Indian epic poetry; heing the substance of lectures recently given at Oxford; with a full analysis of the Hämiyana and of the leading story of the Mahi-Bhirata. By MONER WILLIANS, 1885.)

Vibbishana est dépeint par sa sour Coûrpanakhâ comme ayant abandonné les habitudes des Ràkchasas. Le docteur Muir peus qu'il peut représenter une triba du sud qui avait été convertie au brahmanisme, ou avait adopté les coutumes brahmaniques.

<sup>(2)</sup> Aranyakânda, chap. XXIII.

C'était bien par la menace, par la terreur, par la force brutale enfin, qu'une femme de race noire devait se faire valoir; mais ce moyen ne pouvait réussir amprès de l'homme en qui dominait seul le sens moral. Aussi, quand la Bàkchasi propose à Râma de devenir sa femme, Râma la raille-t-il avec finesse. Voudrait-elle être sa seconde épouse, être dans un rang inférieur? Qu'elle offre sa main à celui qui n'est point lié par un premier hymen, à Lakshmana, par exemple. Célui-ci, à son tour, décline cet honneur. La sœur de Râvana vondrait-elle épouser le serviture de Râma? Qu'elle retourne donc an fils ainé de Daçarathn. D'aillenrs, qu'est auprès d'elle cette Sñâ?

La sauvage enfant des forêts croit avenglément aux discours narquois des deux princes, et s'élance vers la femme qui seule lui fait obstacle.

« Alors, avec des yeux semblables à deux tisons » allumés, elle fondit sur la Vidéhaine, qui la regar-« dait avec ses yeux doux comme ceux du faon de » la gazelle : on cut dit un grand météore de feu » qui se rne dans le ciel contre la belle étoile • Rohini (1). »

Mais Ràma l'arrête, et avec colère s'adresse à son frère :

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. XXIV. Rohini est une des épouses de Soma, le dieu de la lune. «C'est.» dit M. Langlois, » le quatrième » astérisme lunaire, contenaut cinq étoiles du Taureau.» (Harivansa.)

 Fils de Sonmitrà, il ne faut jouer d'aucune manière avec des gens féroces et bien méchants : vois,
 bel ami! c'est avec peine si ma chère Vidéhaine

» échappe à la mort (1) ! »

Il hii ordonne de chasser le monstre, et Lakshimana, dont l'énergie est donblée par l'effroi du danger qu'a couru sa sœur chérie, Lakshimana tire son épée et mutile le visage de la Râkchasi. Celle-ci, ensanglautée, s'enfuit avec rapidité dans les bois, qui répétent ses cris de douleur et de rage. Elle vole vers son frère Kharu, et arrivée devant hii, elle tombe épuisée sur le sol.

Khara, furieux de revoir sa sœur affreusement défigurée, la presse de lui faire connaître le nom de celui qui l'a ainsi traîtée. Fût-il dien, il n'échappera pas à son courroux!

D'une voix altérée par les larmes, Çoûrpanakhů lui rapporte en termes peu fidéles la scène qui s'est passée entre les anachorètes et elle. Elle a vonlu, dit-elle, faire sa proie de ces deux hommes et de leur compagne; mais elle se garde bien d'avouer les . séductions dont elle a essayé d'entourer Růma:

- Trainée dans le combat, malgré mes cris, malgré ma résistance, vois! quel outrage m'a-t-on
- » fait!.... et c'est toi qui es mon protecteur!
  - » Mais bientôt, grûces à toi, démon nocturne, je

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, ch. XXIV.

boirai leur sang écumeux et celui de cette femme
 répandu sur la face du champ de bataille (1)!

Et Khara, qu'altère aussi la soif du sang, ordonne à quatorze Ràkchasas de châtier les coupables. Les démons s'élancent, et Çoùrpanakhâ les guide.

Râma voit l'eunemi s'approcher; il confie sa femme à Lakshmana, et s'avance vers les Ràkchasas.

A leur attaque il répond par une vigoureuse défense. — Bienfot les nègres mordent la poussière, et leur princesse, frémissante de terreur, se réfugie de nouveau chez son frère.

Khara s'étonne. Pourquoi celle qui est vengée revient-elle faible et gémissante?

Tu reviens comme une femme sans appui, quand
 il te reste ici mon bras pour défenseur? Relève-toi,
 illustre dame!

La négresse l'informe du résultat de l'expédition. Elle lui met sous les yeux le triste spectacle des Ràkchasas immolés; elle lui montre le sombre avenir qui attend les hommes de race noire, la mort planant sur leurs têtes. Par un mépris d'une expression habilement calculée, elle semble donter que Khara ait assez de force et de courage pour s'oser mesurer avec de trop redoutables ennemis; elle l'excite à la vengeance, et lui lance, comme un aiguillon, ces mordantes paroles:

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, chap. XXV.

« Autrement, moi, qui te parle, je văis jeter ma vie devant toi, lăche qui n'as point de houte, si mon ennemi n'est immolé de ta main anjourd'hui même!

Certes! ici tous, et dans Lankà le magnanime
 Ràvana, ce roi puissant des Ràkchasas, te considerent comme le héros le plus fier des armées
 ràkchasis!

 Que sont devenus et ton ardeur, et ton intelligence, et ton âme, et ta constance, et ton courage,
 et ta joie dans les combats, et ton impétuosité
 contre les ennemis, et ton renom d'un si haut
 degre? Où donc est passé tout cela?

Et quand Khara, bouillonnant de fureur, lui jure que bientôt elle s'abreuvera du sang des exilés: « Gloire à tui! » s'écrie-t-elle, « gloire à toi, héros, » à toi, le seigneur des Råkchasas, qui as fait ger-

mer en ta pensée le désir noble et vaillant d'im-

» moler tes ennemis dans un combat!

 Gloire à toi, de qui l'àme bien résolue est affermie dans le projet de tuer notre ennemi! Je reconnais en toi l'égal de Ràvana pour le courage et la vigueur!

Elle lui vaute maintenant la sécurité dont jouissent les Ràkchasas depuis que Khara tient en fief le Djanasthàna. Qui donc oserait se mesurer avec lui?

Ravi des flatteuses paroles de sa sœnr, le noir sonverain ordonne que l'armée se mette en marche, et lni-meme, montant sur son char de guerre, s'écrie : « En avant ! sortez ! »

. Malgré de sinistres présages qui le troublent, sa fermeté ne se dément pas ; il se croit de force à faire reculer la mort elle-même.

Pendant ce temps, les chœurs des dieux, des Gandharvas, des Siddhas, des Apsaras, annonçaient le triomphe de Râma, la mort de Khara.

A Lakshmuna qu'enivre le désir de combattre, Râma rappelle que son rôle est de défendre sa timide belle-sœur. Lakshmana la fait entrer dans une caverne, et, debont amprès d'elle, il la protége, l'arc à la main.

Râma est en présence de l'ennemi. Quel spectacle ! D'un côté, quatorze mille homnies à la peau noire, aux formes athlétiques; de l'autre, un homme de race blanche, un senl homme; mais aux uns, la force physique; à l'antre, la force morale qui la dompte!

Les Immortels eux-mêmes sont auxieux; ils tremblent pour l'homme, ils espèrent pour le dieu.

Râma, le sourire sur les lèvres, mais la flamme dans le regard, reçoit avec culme l'impédueuse attaque des nègres. Fort de ses armes divines, il anéantit la grande armée, et frappe mortellement Khara et Doûshana.

L'allégresse est aux cieux; Brahma contemple avec admiration le héros que célèbrent les chœurs divins. Les destins s'accomplissaient : en attirant Rama dans la forêt Daudaka, les brahmanes savaient qu'ils y appelaient l'exterminateur de leurs cruels, ennemis. Leur but est atteint.

Quand Râma rentre dans sa chaumière, Sità, se jetant dans les bras du héros, le loue d'avoir été fidèle à la foi jurée en défendant la cause de l'opprinté. « Gloire à toi, mon noble éponx (1)! » lui dit-elle.

Ces jours de bonheur et de gloire devaient avoir ou triste lendemain.

Çoùrpanakhå se rend ù la cour de Lankå; elle aborde son frère Ràvana, ce Ràvana que naguère Brahma avait mis à l'ubri de la colère des dieux, et pour le châtiment de qui Vichnou s'est incarné sur terre.

La princesse l'insulte. Leurs deux frères sont morts, et il l'ignore! Une armée de Ràkchasas est détruite, et il se plonge dans les plaisirs! Qu'il tremble, car bientôt, reuversé de son trône, il nesera plus qu'un objet de mépris!

Ràvana surpris interroge sa secur, qui l'instruit des événements dont le Djanasthàua a été le théâtre. Elle uii en dit la cause, et frémit encore au souvenir du supplice que lui a infligé Lukshmana, supplice qui

<sup>1)</sup> Aranyukānda, chap. XXXV.

eût été la unort, si Râma n'y crit mis un terme par ces mots: « C'est une femme! » Ici, elle parle de Sità avec admiration; c'est à un roi voluptueux qu'elle s'adresse, et le désir de conquérir me belle éponse fera peut-être ce que ne ferait pas le désir de venger les morts. Et Râvana, s'enivrant de l'espoir qu'a éveillé en son cœur la rusée négresse, monte dans son char ungique.

Traversant l'Océan, il visite Maritelia, le fils de la Yakchi Tàdakà qui fint la première victime immolée par Ràma à la cause sacrée qu'adolescent il commençait à défendre.

C'est l'auxiliaire que se veut attacher Râvana. Qu'il revête la forme d'une gazelle merveilleuse qui foliatrera devant l'ermitage des exilés. Sità désirera posséder le gracieux animal, Râma le poursuivra, et, ses deux défenseurs cloignés, la fille des Aryas sera à la merci du roi nègre, qui l'enlèvera.

Le ravissement de l'épouse de Râma aura deux résultats précieux : la vengeance de Çoûrpanukhû et l'affiniblissement moral du héros qui a juré la perte des Rûkchasus.

Mais Maritcha, qui a embrassé la vie ascétique, refuse de se rendre complice de la manvaise action de Ràvana. Il pressent que l'enlèvement de Sità sera la ruiue des noires tribus. Et comment un roi impur et sans frein parviendrait-il à ravir l'heureuse épouse que défend un homme d'un grand cœur? Maritcha engage Ràvana à consulter à ce sujet ses ministres, son vertueux frère Vibhishana. « Consulte anssi, « njonte-t-il, « Tridjatà, la femme anachorète, « exempte de tont défant, parvenne à la perfection et » riche d'une grande pénitence : tu recevras d'elle, » roi des rois, le plus sage conseil (1). »

Maritcha lui-même n'a-t-il pus été deux fois déjà victime de la vaillance de Râma; et n'est-ce pas la honte de ces défaites qui l'a entrainé à quitter ses épouses chéries, sa princière existence?

Ràvana aveuglé répond avec emportement ans sages avis du solitaire. Ce n'est pas nu conseil inutile qu'il réclame de lui, c'est une aide active. Pourquoi craindre Râma? Aux yeux du roi nègre, qui ue ponvait comprendre d'autre courage que le conrage matériel, de cet homme esclave de ses sens, que devait être en effet ce Râma, victime volontaire de l'honneur, c'est-à-dire d'une idée; ce Kchattriya qui, sur l'ordre d'une femme, avait refusé de monter les degrés d'un trône où l'appelaient le droit d'ainesse et la voix d'un peuple, et avait sans un murunure pris le triste chemin d'un misérable exi!!

D'ailleurs Ràvana saurait an besoin obtenir par la violence ce que par la persusion Maritcha lui refuseruit; et celui-ci, donlourensement impressionné, cède enfin, non à la menace, qu'il méprise, mais à

<sup>(1)</sup> Aranyakandu, chap. XLI.

l'affection qu'il a vouée à son aucien compagnon d'armes.

Peu de temps après, denx hommes à l'aspect étrange pénétraient dans la forét Dandaka, que naguère Sità redoutait taut d'habiter.

Les exilés sont réunis; ils admirent les bonds gracienx d'une gazelle féerique qui erre auprès de leur ermitage. Sur son pelage doré s'épanouissent d'éblonissants lotus, brilleut l'émeraude et le lapislazuli, et sur son front se dressent quatre cornes d'or incrustées de perles.

Sità contemple avec envie le merveillenx animal. Quel splendide tapis furmerait cette peau soyeuse aux lumineux reflets! Avec quel bonheur la jeune feunne s'y étendrait!

Rânua, heureux de la joie maïve de sa douce compague, confie Sità à Lakshmana, et va s'elancer à la poursuite de la gazelle, dont la dépauille, servant de siége à la reine exilée, lin rappellera le trône d'Ayodhyà, quand Lakshmana, inquiet, préoccupé, le retient. Une gazelle dorée n'existe pas dans la nature; la magie scule peut la créer, et il n out dire que parfois le Ràkchasa Maritcha en revét la forme séduisante.

Mais Sità interrompt ce prudent discours, et avec son beau et candide sourire, et de sa voix caressaute, elle dit à Râma : «Mon noble époux, elle me ravit le « ceur! amène ici, guerrier aux longs bras, cette gazelle charmante; elle servira ici pour notre amuse-» ment (1). »

Vivant ou mort, qu'on lui apporte le féerique animal qui, après avoir fait la parure de leur chammière, sera un jour, après l'exil, la joie du royal gyuécée.

Comment résister, par une crainte chimérique, à la satisfaction de donner un innocent plaisir à la femme jeune, aimée, qui a échangé tons les plaisirs du monde contre les misères de l'exil! Les sonpçons mêmes de Lakshmana fortifient encore Ràma dans sa résolution. Si la gazelle cache réellement un démon, quelle raison plus puissante pour la ture? Aussi, recommandant une dernière fois à Lakshmana de ne point quitter Sità, Ràma s'éloigue rapidement....

Dans une chasse, que l'auteur peint avec les plus funtastiques coulenrs, le prince s'égare au loin.....
Il croit atteindre la gazelle, elle lui échappe..... Il la revoit..... elle disparait..... De nouveau il l'aperçoit, il la poursuit, en perd les traces, et les retrouve encore.

A bont de patience, il décoche contre le fallacieux animal une flèche, œuvre de Brahma même. Mortellement blessé, Maritcha tombe; mais il veut que sa

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, chap. XLIX.

mort soit encore un service rendu à Ràvana.... Concentrant dans un supréme effort ses forces qui voul l'abandonner, il imite la voix de Ràma, et s'écrie : « Ah! Lakshmana! saurve-moi (1)! »

Étonné, Râma s'approche.... Au lieu de la charmante gazelle, git à ses pieds le cadavre d'un Ràkchasa.

Un sombre pressentiment l'agite. Que signifient ce cri d'angoisse et cette sinistre transformation?.... Il pense à Sità, et, torturé par une poignante angoisse, il revient à l'ermitage, dont il s'est fort éloigné.

Pendant ce temps, une scène violente troublait l'asile jusque-la si passible des exilés. Sità avait entendu le cri de détresse perfidement jeté par Maritcha: elle y avait reconnu la voix de son bienainé!

Éperdue, elle presse Lakshmana de voler au secours de Rāma; mais le prince, esclave de la mission que lui a confiée son frère, refuse de quitter lu jenne femme. Il répond de la vie du héros; ce n'est pas l'invincible Rāma qui cât lâchement appelé à l'aide; ct Lakshmana essaye avec bonté de rassurer Sità.

Cette résistance imprévue exaspère la princesse. Son beau-frère veut donc qu'elle ait à se reprocher la mort de son époux! Éclatant en sanglants re-

<sup>(1)</sup> Aranyakánda, ch. L.

proches, méconnaissant le noble carartère du jenne homme, elle incrimine jusqu'à son pur dévouement, qu'elle attribne à d'orlieux motifs. Sans donte, quand sous le voile de la fidélité il accompagnait dans la forêt le couple exilé, alors déjà il prévoyait le malheur qui lui permettrait peut-être d'épouser sa hellesear! Sità jure de n'aimer que son mari, vivant ou mort, et sa voix expire dans un flot de larmes.

Nous l'avons vu, l'épouse d'un frère ainé devait étre respectée comme une mère. Aussi Lakshmana se contient-il d'abord. Il s'incline devant cette femme, pour laquelle il brule d'un amour tout fraternel; mais l'orage gronde en son cœur et bientôt fait explosion:

- « Je ne puis t'opposer une réponse ; ta grandeur » est une divinité pour moi : d'ailleurs, Mithilienne,
- » ce n'est pas une chose extruordinaire que de trou-
- ver une parole injuste dans la bouche des femmes.
   » Voici le caractère de la femme tel qu'il est vu
- » dans les mondes : elle est mobile, elle n'aime pas » le frein du devoir, elle se plait à semer la division
- » parmi les frères.
- \* Écontez-moi, habitants des bois, vous en fûtes
- » les témoins : quand je lui parlais un laugage con-» yenable et dicté par la saine raison, elle ne un'a
- » donné en échange que des paroles dures et cruelles!
- Honte à toi! péris donc si tu veux, toi, à qui ta
- » mauvaise nature de femme inspire de tels soupçons

- » à mon égard, quaud je me tiens dans l'ordre même » de mon auguste frère (1)! »
- La doulenr, l'indignation ont emporté trop loin le jeune prince. A peine a-t-il fait du sexe de Stià cette cruelle satire, à peine a-t-il confondu parni les femmes vulgaires la femme héroique qui tonjours fut épouse dévouée et seur aimante, qu'il se repent de sa véhémence. Le désespoir de Sità excuse suffisamment à ses yeux un moment d'oubli. Il lui a pardonné l'outrage dont la blessure fait cependant eucore saiguer son cœur. Dans une caressante attitude, il se tient amprès d'elle, et reprend avec douceur:
  - «Eh bieu! je m'en vais où est le Kakoutsthide (2) :
- » que le bonheur se tieune auprès de toi, feume au
- » charmant visage! Puissent toutes les divinités de » ces bois te protéger, dame aux grands veux!
- » Car les présages qui se manifestent à mes regards
- » n'inspirent que de l'effroi. Puissé-je à mon retour » ici te revoir avec Ràma! »

Sità sauglotait et se frappait la poitrine; elle protestait de sa fidélité cuvers l'époux auquel elle jurait de ne point survivre. Le jeune prince s'efforçait de la calmer, de la consoler. Elle ne l'écoutait pas.

Lakshmana se décide enfin à désobéir à Ràma : il

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, ch. Ll.

<sup>(2)</sup> Du nom de Daçaratha, son père, d'Ikchwäkou, de Kakoutstba, de Raghou, ses aucètres, Râma est souveut appelé Daçarathide, Ikchwäkide, Kakoutstbide, Raghouide.

salue Sità, il part, non sans jeter sur elle un dernier et éloquent regard.....

Ràvana saisit ce moment.

Sons l'habit d'un brahmane mendiant, le Râkchasa s'approche en récitant les prières du Véda; mais sur son passage la nature se glace d'effroi. Il aborde l'épouse désolée, et son déguisement atténue ce que ses paroles mielleuses inspirent d'effroi à la jeune femue :

- Nymphe an donx sourire, au doux visage, au
   doux regard, nymphe charmante et timide qui
   brilles dans cette forêt comme un bosquet fleuri,
   qui es-tu sous ce vêtement d'or semblable au calice
   du printenne? Pudeux gloire fortune pureté
- » du printemps? Pudeur, gloire, fortune, purcté, » grâce, laquelle es-tu de ces vertus célestes?»

Dans un long discours, Ràvana vante la beanté de la jeune feunne, s'étonne de ce que la sauvage forêt Dandaka soit habitée par celle qui devrait avoir le Naudaua, le bosquet d'Indra, pour demeure. Sità se sent mal à l'aise, et cependant le costume din faux religieux la rassure. Pendant même que celui-ci goûte à la collation qu'elle lui a préparée, elle lui narre les événements qui l'out amenée dans les bois avec son mari et son bean-frère. Grâce à son éponx, ditclle, la forêt est maintenant moins dangereuse, et la

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. LH. (Passage traduit par M. Eichnoff, Poésic hérosque des Indiens.)

naïve Sità assure à l'ermite qu'il y pourra vivre sans crainte. Elle désire être instruite du nom de l'hôte qu'elle reçoit, et lui répond à l'avance du plaisir avec lequel Rama entretiendra à son retour le saint visiteur.

Alors le démon lui dit : « Écoute qui je snis , de » quel sang je snis né; et, quand tu le sauras, n'oublie » pas de me reudre l'honneur qui m'est dù.

C'est pour venir ici te voir que j'ai emprunté
 cette heureuse métamorphose, moi par qui furent
 mis en déroute, et les hommes, et les Inmortels,
 avec le roi même des Inmortels

» Je suis celui qu'on appelle Ràvana, le fléau de » tous les mondes (1).....»

Proposant à Sità de la prendre pour femme, il lui déclare qu'elle sera la première de ses royales éponses; il lui vante les voluptés de Lankà, qui lui feront rapidement oublier les privations de la forêt. S'adressant à la délicatesse de son esprit, il essaye de se faire du goût et de la culture des lettres un titre de plus à son estime.

Quel effet devait produire sur la femme de l'Inde, c'est-à-dire sur l'esclave née du dévouement conjugal, cette odieuse proposition! Aussi l'épouse de Râma, courroucée, frémissante, y répond-elle par de fières et énergiques paroles:

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. LIII.

 Je serai fidèle à mon époux, semblable à Mahéudra (1), ce Râma, qu'il est aussi impossible d'ébrauler qu'une grande moutagne et d'agiter que le vaste
 Océan!

Je serai fidèle à Râma, cet héroïque fils de roi,

à l'immeuse vigueur, à la gloire éteudue, qui a

vaincu en lui-même ses organes des sens et de qui

le visage ressemble au disque plein de l'astre des

muits!

» Je serai fidèle au vaillant Ràma, comme une » lionne à son lion.....! »

Elle se rit de la puissance du noir souverain. Qu'est-il donc auprès de son époux? Elle dédaigne la force du Ràkchasa, car cette force ne lui servira pas à enlever Sits défendue par Râma.

On te verrait plutôt ravir Çatchi (2) au dieu qui stieut le tonuerre, sa flaume au fen d'un brasier flamboyaut, Oumá (3) elle-même à Çiva, le maitre du monde, qu'on ue te verrait, toi, Ràvana, m'eulever à mou noble Baghouide! »

Elle tremblait de colère et de terreur aussi.....
Ràvana s'en aperçoit, et il exalte de nouveau son
rang, sa vigueur, son redoutable pouvoir. Qu'elle
quitte Ràua, qui n'est qu'un homme! Qu'elle suive
Ràvana, le vainqueur des dieux! Qn'elle lui obéisse,

<sup>(</sup>I) Grand Indra.

<sup>(2)</sup> Catchi on Indrani, éponse d'Indra.

<sup>(3)</sup> Autre nom ile Parvati, épouse ile Civa.

car, au besoin, elle apprendrait quel est le prix d'une plus lougue résistance.

Sità le menace à son tour. La mort de Ràvana sera l'expiation de son crime.... Mais sondain l'ermite a disparu, et le géant aux dix tétes, vétu d'une tunique rouge, les yeux injectés de sang, darde sur elle son sinistre regard.... En bien, lui, le redoutable potentat, sera l'esclave de sa frêle captive!

Ni la meuace ni la séduction n'ébraulent la fidélité de Sità. Exaspéré, Ràvana l'enlève et s'élance dans les airs avec sa proie.

Éperdue, la jeune femue appelle l'époux qui pour l'amour d'elle s'est enfoucé dans la forét; elle appelle le frère que tout à l'heure elle a outragé : « A moi, » cher époux!.... Pourquoi, héros, ne me défends-» tu pas?... A moi, Lakshimana (1)! »

Le char magique de Ravana attend le nègre, qui y monte et y dépose sa captive. « A moi, crie-t-elle » encore, mon époux! »

« Mais, ajoute le poëte, son mari errait au loin » dans les bois et ue pouvait l'entendre. »

Le char traverse rapidement les airs. « Ah! Lakshmaua, » murmure la pauvre fennue pendant que de sourds sanglots entrecoupent sa voix. « Ah! Laksh-» maua, guerrier aux longs bras, toi par qui tant » d'amitié fut acquise dans le cœur de ton frère ainé,

<sup>(1)</sup> Aranyakánda, chap. LV.

- » tn ne sais pas que je suis enlevée par ce cruel dé-
- » mon! Ou bien, fléau des ennemis, n'as to plus cette
- » force qui pouvait dompter les ennemis de Râma!
  - » Héros an bras vigourenx, à la vaste renommée,
- » fidèle au devoir, attaché à la vérité, ne vois-tn pas » qu'un Ràkchasa m'enleve sans défense! »

Elle pense à Kêkéyî, à l'inhumaine belle-mère, source de tous leurs maux. Puis ses yeux baignés de larnues errant sur cès beaux sites où, pour la dernière fois pent-être elle a aimé, elle s'est dévouée, elle les salue d'un dernièr regard, les prend à témoin de son malheur et de son innocence, et appelle à son secours la nature entière :

- « Adicu, Djanasthana! Je vous salue, arbres fleuris! » Dites bientôt à mon époux : « Ràvana enlève Sità! »
  - » Adieu, montagnes aux crètes aiguës! Adien,
- » colline et ruisseau! Dites bientôt à mon éponx :
- « Rávana enlève Sità! »
- » Adieu, régions des bois aux doux parfums, aux » richesses de fleurs! Dites bientôt à mon époux :
  - « Râvana enlève Sitâ! »
- » Adieu, rivière Godàvari, dont les échos répètent » les chants des grues et des eygnes! Dis bientôt à
- » mon époux : « Ràvana culève Sità! »
   » Je vous adresse mes adorations, divinités qui
- » habitez dans cette foret aux arbres divers! Dites à
- » mon époux : « Sità fut enlevée! »
  - » Vous aussi, quelle que soit votre espèce, ani-

- » maux variés qui avez ces grands bois pour de-» meure, je vous appelle à mon secours!
- » Vous tous, autant que vous êtes, qui habitez dans
- » cette vaste foret, troupes de volatiles et bêtes à la
- » grande force, aux dents longues, prétez-moi votre » appui!
- En l'absence de mon époux et du sage Laksh mana, je fus arrachée d'ici par le démon Râvana :
- » je désire qu'on le dise à Râma!
- Dites-lui que ce R\u00e4kchasa m'entraine malgr\u00e9 ma
   volont\u00e9, moi la femme ch\u00e9rie de R\u00e4ma et l'\u00e9pouse
- » qu'il aime plus que sa vie! »

Et l'espoir se glisse dans son cœur déchiré :

- « A cette nouvelle, « Sità est eulevée! » ce héros à
- » la grande âme, aux bras forts, déployant toute sa
- » valeur, me raménera, s'il le faut, du lieu même » où règne Yama! »

Déjà un défenseur se présente : c'est Djatáyou, le roi des vautours, qui peu de temps auparavant avait quitté les exilés. Il reproche à Ràvana sa làche et coupable action :

- « Un héros ne commettra jamais une action qui » mérite le blâme; il défendra toujours l'épouse » d'autrui comme la sienne; penses-y bien (1)! »

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. LVI.

Djatâyou est vieux, et son adversaire est jenne; mais pour défendre la cause d'une femme en péril, le roi des vantours saura retrouver sa vigueur affaiblic.

Une lutte s'engage, lutte qui menace d'être fatale à Ràvana, mais dans laquelle Djutàvon, épuisé, succombe. Sità, saisisant dans ses bras son protecteur agonisant, le presse sur son cœur en pleurant.

« Tu as montré, lui dit-elle, que tu étais l'ami du » magnanime rejeton de l'antique Raghou, l'Iudra des

- » hommes; et c'est à cause de moi, Indra des oiseaux,
- » qu'une telle mort te fut, hélas, réservée!

Oui, tu fus un protecteur ici pour ce magnanime
 Raghouide, le roi des hommes!

» Oui! j'ai retrouvé ici en toi le roi Daçaratha ou
 » même le roi de Mithila, mon père (2)! »

Une autre pensée, la plus poignante de toutes, ajoute à sa souffrance :

- « Le voilà donc gisant inanimé sur la terre, celui » même qui ent dit à Râma que je vis encore et que,
- » tombée dans une telle infortune, je suis encore ver-
- to the term of the
- » tueuse; ah! cette heure sera aussi l'heure de ma mort! »

Ràvana conrt à elle; mais la pauvre femme se sentant enfin à terre, se croit plus près de la délivrance; elle étreint convulsivement l'es arbres, les suppliant comme s'ils pouvaient l'entendre, leur disant : « Sanve-môi! sauve-moi! »

<sup>(1)</sup> Aranyakându, chap. LVIII.

Le monstre fondant sur elle la saisit par les chevenx. Devant cette violence la nature se trouble, le ciel s'obscurcit, et Brahma, du sein de son éternel repos, laisse tomber ces mots; « Le crime est con-» sommé! »

Les bracelets d'or échappent aux pieds, aux mains de la princesse; son collier de perfes blanches s'égrène sur la route et jalonne son passage, et la nature pleurant sur la jenne femme, l'entoure de murmures doux et consolateurs. Les bêtes féroces mêmes suivent Sitâ comme pour la défendre.

« Il n'y a plus de justice! D'où viendra maintenant » la vérité? Il n'y a plus de rectitude! Il n'est plus de » bonté! « Telles étaient les paroles qui, sur le passage de Sità, répondaient à ses génissements, qu'elle entrenélait de reproches sanglants à son ravissem. Elle traitait de lache l'homme qui avait éloigné d'elle ses défenseurs pour la surprendre dans son délaissement.

Sur le sonmet du mont Rishyamonka se tenaient à ce moment cinq de ces hommes de race janne que l'épopic désigne sons le nom de singes on de Vâna-ras, hommes des bois. Sità, par une inspiration prompte comme l'éclair, leur jette les joyaux qui lui restent, et laisse glisser sur eux son vêtement supérieur. « S'ils allaient raconter ce fait à Râma (1)! » se disait-elle en pleurant.

<sup>(1)</sup> Aranyakānda, chap. 1.X.

Les génies des airs, les Tcháranas, crient au ravisseur : « Ce que tu fais, Daçagriva (1), c'est ta » mort! « L'Océan hi-même mugit de fureur quand Rávana le franchit; c'est au milien de ces sombres présages que Rávana reutre à Lankā.

Ivre de joie, il ordonne que sa belle captive soit traitée avec honneur. Une insulte faite à la reine sern l'arrêt de mort du coupable. Il entraîne la jeune femme abattue dans les salles du paluis, dans les bosquets du jardiu; il veut lui en faire admirer toutes les merveilles. Soins inutiles! La pensée de la prisonnière se reporte vers les lieux incultes où vit, cù souffre en ce moment son Râma.

Ràvann se glorife du nombre de ses sujets, de la force de son nimée, de la richesse de ses trésors, de la multitude de ses femmes. Et hui, le roi puissant, considère Sità comme sa reine! Qu'elle gouverne! D'ailleurs, comment Ràma la chercherait-il dans cette die inaccessible? Qu'elle se livre tont entière aux enivrements de sa nouvelle situation; bientôt l'ean-du sacre coulera sur son beau front. Ràvana ose même lui faire voir dans les délices de Laukâ la récompense de la vie ascétique qu'elle a menée au fond des bois.

A ces paroles qui froissaient tous les instincts de sa délicate nature, Sità pálissait. Rávana le remarque,

<sup>(1)</sup> Qui a dix têtes.

et par une humble attitude, essaye de la rassurer. Mais, fière, inexorable, la chaste créature écrase de son mépris l'impur rôdeur des units. La vengeance, croit-elle, est proche, Râma pleure maintenant, mais le sang du ravisseur payera les larmes de l'époux. La mort d'un peuple expiera le crime d'un despote. Enfin la vertu de la jeune reine, se dévoilant dans sa sereine majesté, lui arrache une de ces paroles que la foi devait un jour inspirer, sons d'autres cienx, aux martyrs d'une religion nouvelle; une de ces paroles d'un spiritualisme si clevé qu'elles semblent le cri de l'âme elle-unen :

Torture, si tu veux, dévore même ce corps ma tériel et privé de connaissance! je suis à ta discré tion : décharge sur lui ta colère!

» Je ne défends ni mon corps, ni ma vie même,
» Râvana; mais je ne pnis déposer mon déshonneur
» sur la terre (1)! »

Et elle s'enveloppe dans un dédaigneux silence.

Alors ce même homme qui tout à l'heure réservait le châtiment suprême à celui qui proférerait une parole désagréable à la jeune reine, ce même homme munde auprès de lui d'effrayantes Râkchasis, leur ordonne d'emmeuer Sità dans un bocage d'açokas, de l'y surveiller, d'employer tour à tour avec elle les menaces affreuses et les donces paroles, jusqu'à ce

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, chap. LXII.

qu'elle ait consenti à se laisser couronner reine de Lankà.

Entourée des horribles négresses, la fille des Aryas souffrait cruellement. An milieu du bocage fleuri et parfumé où elle était retenue, elle essayait de vivre en pensée avec son Râma, avec Lakshmana, son frère tendrement aimé; mais loin de calmer sa douleur. ce souvenir en doublait l'amertume.

Les dieux agitent dans leurs conseils les grandes questions que va soulever sur terre le rapt de Sità. Brahma se réjouit d'un événement qui amènera la ruine des Rakchasas. Mais comment faire savoir à la prisonnière que son époux connaîtra le lieu de sa captivité? Comment l'empêcher de se laisser mourir de faim? Brahma envoie par Indra à la fidèle épouse le beurre clarifié, nourriture des Immortels. Le Sommeil accompagne le divin messager, et s'empare des gardiennes de Sità.

Indra apparait à la captive. « Je snis le roi des » dieux : la félicité descende sur toi! lui dit-il; jette » les yeux sur moi, femme au candide sourire (1). »

Il lui annonce que son époux vit, que protégé par lui Râma la délivrera et la ramènera en triomphe dans le char même de Râvana, sur les cadavres des Râkchasas et de leur souverain. Ou'elle s'abreuve donc à la compe de l'immortalité!

<sup>(1)</sup> Aranyakanda, chap. LXIII.

Sità doute encore : « Comment saurai-je, de-» mande-t-elle, que c'est bien Indra, le divin époux

- » de Çatchi, que je vois présent ici devant mes yenx?
- Si tu es vraiment le roi même des Immortels,
   montre-moi sans tarder les signes auxquels on recon-
- montre-moi sans tarder les signes auxquels on reconnait un dieu et dont j'ai entendu traiter mainte fois
- » en présence de mon instituteur spirituel! »

Et Indra, accédant à sou vœu, la regarde de cet ceil qui ne cligne pas, et se soutient sans que ses pieds effleurent la terre.

C'était le premier moment de bonheur dont la jeunc femme ent joui depuis son enlèvement. Assurée du salut de ceux qu'elle aime, de la protection que leur accorde le ciel, elle se livre à un ineffable élan de joie, et dans son exaltation, elle s'écrie:

- « Ce lait immortel et suprême, donné par toi, je » le bois, comme tu m'y invites, à l'accroissement de
- » la famille des Raghonides! » Et saisissant la coupe :
- \* Puissent, \* ajoute-t-elle avec un indicible accent;
- « puissent longtemps vivre mon époux à la force
- » puissante et son frère! »

Pendant ce temps, que se passait-il à l'ermitage désert de la forêt Dandaka?

Nons avons vu Rûma, troublé par de sombres pressentiments, se diriger en hâte vers sa chaumière. Dans ce trajet, de sinistres augures l'épouvantent; il devine ce qui a dû arriver en son absence. Il voit Sità abandounée, tuée peut-être par les Ràkchasas!

A ce moment, Lakshmana vient aut-devaut de lui, et Ràma l'accueille d'un sévère regard. Pourquoi a-t-il délaissé Sità?

Râma hi demande avec angoisse où est la fidèle compagne du panvre exité, oû est l'amie dont il ue pourrait vivre séparé une heure seulement, sans laquelle il ne vondrait ni de l'empire de la terre ni de l'immortalité même. Ah! peut-être Kêkéyi sera-t-elle satisfaite, peut-être ceux qu'elle a bannis ne reverront-ils plus Ayodhyà, car Râma ne survivra pas à sa bien-aimée. Ah! quel bouheur ineffiable il éprouvera si, en rentrant dans le nid de verdure qui tout à l'heure encore abritait trois heureux, Sitá l'accueille de son doux regard, de son snave sourire : « Ce sera pour moi la vie....! » dit-il.

Combien en ce moment elle doit sonffrir, effravée par le cri de Maritcha! Combien Lakshmana a en tort de l'abandonner! Et, abreuvé de douleur, rongé d'une inexprimable angoisse, Ràma arrive à l'ermitage.... Il s'y précipite.... l'ermitage est désert!

Lakshmana, noyé dans un immense chagrin, répète à son frère les paroles cruelles que lui a dites Sità, et qui l'ont obligé de se rendre auprès de l'éponx qu'elle croyait en danger. Ràma n'admet pas cette exense. Le langage d'une femme en courroux devait-il entrainer Lakshmana à manquer à sa mission? C'est là une infraction au devoir.

Tout espoir n'est cependant pas perdu. Pent-étre la folàtre jeune femme se cache-t-elle derrière les arbres, et vent-elle éprouver l'amour de son mari ; peut-être jouit-elle du chagrin de ceux qui la pleurent..... Mais que signifient ces paillettes d'or, ces gouttes de sang répandues çà et la sur le sol? Oui, Sità a été tnée, et ce sang est celui des monstres qui se sont disputé cette proie délicate..... Et ce grand arc, cette armure d'or et de pierreries, ce parsoil enguirlandé de fleurs ; ce sceptre brisé, ces animaux étranges étendus morts, ce clar de guerre morcelé, ces disques, ces flèches, ces dards, comment se trouvent-lis là..... (1)?

Où donc est celle que Ràma nomme sa souveraine? Les deux frères parcourent la forêt, en fouillent les moindres replis, en interrogent anxieusement les sourds murmures.... Rien! rien que le frémissement du vent dans les fenilles; le ramage des oiseaux qui s'enivrent d'amour; le rugissement des bêtes fauves qui ébranle les échos des vastes solitudes!

Perdant tout empire sur lui-même, Râma s'affaisse. Étendu sur le sol, il s'avone vaincu et exhale des plaintes amères.

C'étaient les débris de la lutte que Ràvana venait de soutenir contre Djatâyou.

« Tel qu'un homme regrette sa fortune entière » qu'il a perdue, les festins d'ambroisie dont il n'est

» plus convive, le paradis même d'où il est tombé,

» tel je regrette ma noble Djanakide.....»

Après des alternatives d'espoir et de déception, Râma aperçoit sur le sol une couronne de fleurs que devant lui Sità s'étuit tressée, et distingue non loin de cette triste déponille l'empreinte d'un pied de Râkchasa.

La fureur alors se joint au chagrin, et Rama exprime ses souffrances avec une sauvage énergie. Ce n'est plus la douleur contenue du sage, c'est le rugissement de la bête fauve!

Que lui a valu sa fidélité au devoir ? Qu'est-ce donc que ce devoir dont telle est la récompense? Sans donte on n'a pas compris par quelle force d'âme il s'est élevé au-dessas de son malheur! On a pris son héroïsme pour la lacheté d'un homme impuissant à la latte! Trêve à cette placidité surhumaine! Assez de longanimité! Si sa compagne ne lui est rendue, le monde entier croalera et les dieux enx-mêmes périront! Et le Kchattriya brandissait şon arc invincible.

Devant cette explosion de colère, cet àpre besoin de répandre le sang, cette immense doulenr, Lakslimand demeurait letteré. Était-ce bien la Rûma, le héros maître de lui-même, pardonnant l'offense, sonriant au malheur? C'est Lakshmana qui le ramène maintenant aux sentiments de justice, de droiture, d'humanité dont jusqu'à cette heure funeste Ràma a fait prenve. Ponrquoi, afin d'atteindre un ou deux coupables, punir des milliers d'innocents? Que Ràma cherche avec son frère la compagne qu'ils ont perdue, et une fois la trace de la victime découverte, une fois l'enquête terminée, le châtiment frappera juste.

Pendant que les princes continuent leur route, Lakshmana achève de rappeler son frère aux sévères obligations d'ici-bas. Râma voudrait-il démentir en un instant toute une vie d'abnégation?

« Héros, ce n'est point au milieu de l'action que » la récompense désirée vient conronner l'homme » qui se relache dans son œuvre et n'a pas encore » fait connaître ses vertus ou ses vices (1). »

Râma abaisse son arc; il s'y appuie et se consulte avec son frère. Ils reprennent leur marche, et bientôt le roi des vantours apparaît à leurs regards.

Djatayon agonisait. Rama ne le reconnait pas, le prend pour un Rakchasa déguisé, et fond sur lui avec violence.

Une voix suppliante se fait entendre : le vieux monarque révèle à Râma en gémissant le rapt de Sità, lui en nomme l'auteur, lui décrit la lutte dont il se meurt. C'est pour Sità qu'il s'est sacrifié : que

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. LXXI.

l'époux de celle qu'il eût voulu sauver respecte son agonie!

Râma revenant de sa méprise serre Djatâyou dans ses bras, et les deux frères pleurent amèrement.

Le roi des vautours emploie son dernier souffle à raconter à Râma les circonstances de l'eulèvement.

« Parle!... parle (1)! » dissit Râma haletant, penché sur le moribond..... Mais déjà la mort avait touché celui qui seul peut-être pouvait l'éclairer sur le sort de sa femme.

Plus loin, Kabandha, un Dánava (2) que les princes délivrent en le blessant de la forme monstrueuse à laquelle l'a condamné Indra, leur conseille de se diriger vers la rivière Pampà, de monter le Rishyamoùka, délicieuse montagne qu'habite un prince de race jaune, Sougriva. C'est par l'appni de celui-ci qu'ils retrouveront Sità.

Sur les bords de la Pampà s'élève un ermitage : c'est celui d'une fennme anachorète nommée Çâvari. Ses précepteurs spirituels sont montés au ciel, et il ne lui sera permis de les rejoindre dans leur béatitude qu'après avoir reçu la visite du vaillant Râma. Partout, on le voit, dans Râma on pressentait un

<sup>(1)</sup> Aranyakānda, chap, LXXIII.

<sup>(2)</sup> Comme les Daityas, les Dânavas sont les ennemis des dieux; comme eux ils sont fils de Kaçyapa; mais les premiers sont nés de Diti; les seconds, de Danon.

sanveur, un libérateur. Il relevait de leur malédiction les esprits célestes exilés sur terre; et les ascètes l'attendaient pour mourir.

Râma s'étonne de l'isolement de Câvari; il la croit bannie de la compagnie des religieux; mais elle le conduit dans le bois qui entoure sa demeure. Sons ces ombrages embaumés, remplis de nivstère, elle montre à ses hôtes l'autel du sacrifice où senles les fleurs étaient offertes et où se conservent à jamais, saus avoir rien perdu ni de leur tendre coloris, ni de leur pénétrant parfinn, les verveines qui naguère v ont été déposées; elle leur montre les saints tirthas où les ermites ont de leur seule peusée rassemblé les sept mers; les vétements d'écorce attachés aux arbres et humides encore des dernières ablutions des anachorètes. Enfin, elle implore de Ràma le droit de se rénnir à ceux qu'elle a servis avec une pieuse déférence. Le prince lui accorde cette grâce, et Cavari, délivrée de ses liens terrestres, s'élance vers les royanmes de bénédiction.

De cet austère entretien, de ces poétiques légendes, du site paisible et riant qui a été le théâtre de cette scène, Râma a reçu de sereines inspirations; il est calme, il est fort.

Une mélancolie profonde a remplacé su cuisante douleur, et aux emportements de la passion succèdent des accents d'une exquise sensibilité.

C'est le printemps. Sur les bords de la Pampà tout

vit, tout sourit, tout s'aime, et Râma souffre, et il souffre seul! Ah! qu'il serait heureux si dans ce charmant séjour il avait à ses côtés l'épouse qu'il pleure et qui, loin de lui, le pleure aussi!

- « Hélas! ma bien-aimée aux yeux de faon, à la
   » couleur d'or bruni, to ne sais pas que je suis mal » heureux, que je suis perdu, que j'ai l'esprit égaré.
- » Ne m'abandonne pas, moi, banni par Kékéyi,
- dépouillé de mon royanme et réduit à vivre dans
   les bois! Comment as-tu pu me délaisser aujour-
- » d'hui sans patrie et t'en aller!
- » Qu'est devenue ton affection? Où sont tes dou-
- " ces paroles? Ou est ton amour? Qu'est devenue pour moi ta sensibilité?.... C'est que tu ue sais
- » pas , Djanakide , combien mon âme est tourmentée
- » par la douleur et le chagrin (1)! »

Sur le mont Rishyamonka, les princes àryens se réunissent à cc Songriva par l'aide duquel ils doivent, selon la prédiction de Kabandlia, retrouver leur amic. Songriva compreud la donleur de Râma; lui aussi, il a été réduit à quitter un trône pour l'exil; lui aussi, il a été réduit à quitter un trône pour l'exil; lui aussi, il a été violemment séparé d'unc épouse chérie; unais, plus malleureux encore que le Ragbouide, c'est la main d'un frère qui l'a éloigné de

<sup>(1)</sup> Aranyakânda, chap. LXXIX.

su patric et de sa compagne. Rama et Sougriva, unis par les liens d'une commune douleur, s'embrassent avec effusion. Hanoûmat, le plus généreux et le plus lubile des compagnons de Sougriva, fait jaillir l'étin-celle du frottement de deux morceaux de bois, et un brasier enguirlandé de fleurs, placé entre les deux nouveaux amis, scelle leur alliance. Ils décrivent un pradakshina antour de la flamane, et Sougriva, exalté, promet à Râma de retrouver Sità; déjà il est sur les traces de la captive : c'était ni, c'étaient ses conscillers que Sità avnit aperçus quand Râvann l'en-levait dans les airs; c'était à eux qu'elle avait jeté ses vétements, ses parires!

Sougriva montre à Râma ces tristes déponilles : « Regarde (1)! » lui dit-il.

Pendant que Ràma les contemple, des pleurs obscurcissent sa vue : « Hélas! s'écrie-t-il, hélas! » bien-aimée Djanakide! » Il tombe en sauglotant sur le sol, et ne pent se lasser de presser sur son sein ce qui a touché sa compagne. Maintenant encore la furenr l'emporte sur le désespoir. Il interroge Sougriva. Où est le Ràkchasa qui a outragé sa femme? Où est-il, pour que Ràmu le tue, et qu'il anéantisse tonte la race noire avec lui, et le dieu même qui l'a créée!

Ses traits bouleversés témoignaient du ravage de

<sup>(1)</sup> Kishkindhyakanda, chap. V.

la douleur et de la colère. Son œil, d'ordinaire si calme et si doux, se teignait de pourpre et semblait darder la flamme, et les Vanaras effrayés se disaient : « Il est irrité au point d'anéantir l'univers! »

- Songriva essuie les pleurs du héros; il l'exhorte à la fermeté. Lui, d'une race inférieure, il a su vaincre ce cuisant chagrin que cause à l'homme de cœur le rapt d'une épouse. Râma, l'Arya aux héroïques instincts, aurait-il en cette occasion moins de force morale que l'homme des bois?
- « Médite cette maxime dans ta pensée : « Un esprit
- » ferme ne souffre pas que rien abatte sa constance; » mais l'homme qui laisse tonjonrs le souffle du
- » trouble agiter son ame, est un insensé. Il est malgré
- » lui submergé dans le chagrin, comme un vaisseau » battu par le vent. »
- » Vois! je réunis les mains pour l'andjali, j'in-» cline mon corps et je te supplie.
- » Arme-toi de conrage et ne veuille pas donner » prise au chagrin; car ceux qui suivent les pas de » la tristesse ne rencontrent jamais le bonheur.
  - » Le chagrin tue la force (1)..... »

Sougriva a réussi. Déjà Ràma ne pense plus qu'aux malheurs de son ami; il lui jure de tuer en ce jour même le frère qui naguère le croyant coupable l'ainjustement repoussé. Il donne à Sougriva, prince

<sup>(1)</sup> Kishkindhyákánda, chap. V1,

plus faible et plus irrésolu dans ses actions que dans ses discours, les preuves d'une vigueur surhumaine; et la petite troupe se dirige vers la caverne Kishkindhyå, qu'habite Bdi', le frère, l'ennemi de Songriva.

Les princes ulliés concertent leur plan. Par dés cris insultants Sougriva attirera Báli hors de la caverne, et Ráma, saisissant ce moment, tendra contre celui-ci son are invincible.

Mais quand les deux adversaires sont en présence et combattent, Râma demeure immobile.... Les deux frères sont semblables; rien ne les distingue aux regards du spectateur. Sougriva croit à une trahison; meurtri sous la puissante étreinte de son frère, il se sauve dans les bois.

Ràma le persuade de son innocence, et pour s'éparguer à l'avenir une telle perplexité, il prie Lakshmana de tresser une guirlande de boswellies qui, passée au cou de Sougriva, le fera aisément reconnaître.

Pour la seconde fois, ils arrivent à la caverne. Râma encourage Sougriva à appeler de nouveau Bâli au combat : « Car, ajoute-t-il, ce héros ne saurait « endurer ure injure que lui jette en pleine guerre » san ennemi, surtout quand elle a ses femmes pour » ténoins : sa valeur nous en est le garant (1). »

Après que Sougriva a exécuté l'ordre de Râma, il plonge ses regards émus sous les beaux ombrages

<sup>(1)</sup> Kishkindhyakanda, chap. XIII.

qui furent témoins de sa naissance, « et la vue de » ces bois chéris allume dans l'exilé une violente » colère. »

Quand le cri perçant de Sougriva retentit dans la caverne, Báli était dans son sérail. Il a reconnu la voix de son frère, et son indignation éclate. Déjà il s'élance pour répondre à l'appel du guerrier, quand sa feiume, Târà (1), l'Andromagne di Râmâyana, se jette au-devant de lui. L'enlaçant dans ses bras caressants, elle s'efforce de le calmer. Elle redoute la lutte qui va s'engager. Si, après avoir été vaincu, Sougriva revient à la charge avec tant d'andace, c'est qu'il n'est pas seul; et elle a out dire qu'un traité d'amitié l'a depuis peu uni à l'invincible Râma. Si le prince qui partont défend la canse de la instice et les droits sacrés de l'opprimé prête son appui à Sougriva, malhenr à l'adversaire de celui-ci! Elle supplie Băli de rendre à Songriva une amitié dont il n'a jamais démérité, de le sacrer dans l'hérédité du trône. Oue Bâli éconte la voix de la nature. Sougriva fût-il coupable, n'est-il pas toujours son frère? Et elle berce le roi de caressantes paroles :

« Jet'en supplie de toutes mes forces ; allons, .suis » ma parole, soit que tu la juges avantagense, soit » que tu veuilles simplement faire une chose qui » m'est agréable. »

<sup>(1)</sup> Tàrà, de même qu'Esther, Stella, Estelle, signific étoile.

Qn'Angada, lenr fils, aille déposer les trésors du monarque aux pieds de Râma et conclue avec lui m traité de paix : on bien que Bâli et sa famille fuient d'enx-mêmes un royaume dont ils seraient clussés.

C'étaient la des conseils généreux et prudents; mais Bâli, fier de sa force, regarde toute transaction comme une làcheté. Il ne craint ni Songriva ni même Râma. D'aillenrs, la grandeur d'âme de ce dernier lui est conune : en attaquant un prince qui jamais ne l'a offensé, Râma manquerait un devoir.

Quitte donc ce sonci! je vais sortir, combattre
 avec Songriva et lui arracher son arrogance; mais
 je ne veux pas lui ôter la vie (1).

Après ces fières et généreuses paroles, Bàli, de même qu'Hector consolant Andromaque, rassure sa noble compagné:

Retonrue avec les femmes : à quoi bon me suivre
 de nouveau? Je te sais gré de cette amitié que ta
 m'as témoignée ici, noble dame.

Va-t'en! Je reviendrai, je t'en faiş le serment
 sur ma vie et ma prochaine victoire; oni! je reviendrai, moi qui te parle, aussitôt que j'aurai vainen
 mon frère dans ce combat (2).

Les deux éponx s'embrassent, et la princesse, pleurant et frémissant, se retire, suivie des femmes du gynécée, dans les appartements intérieurs.

<sup>(1)</sup> Kishkindhyákánda, chap. XV.

<sup>(2)</sup> Idem , chap. XV.

Băli se précipite au combat; Songriva le terrasse; mais celui-la se relève..... Peut-être vat-di prendre une éclatante revanche..... Râma le prévient, et lui lance une de ses fleches acérées. Băli s'affaisse, des pleurs monillent son mâle visage, et d'une voix entrecoupée il reproche avec douceur à Râma d'avoir en cette occasion écouté une autre voix que celle de la justice:

« Quelle gloire espères-tu de cette mort que tu » m'as portée dans un instant on je n'avais pas les » yeux toarnés de ton cóté? Car tu m'as frappé làche-» ment caché et tandis que ce duel absorbait toute » mon attention! »

Et avec une mélancolie d'une émouvante expression, il regrette ceux que sa mort va laisser sans appui :

« Celui que je plains dans ce mulheur, ce n'est » pas tant, ni moi, ni Tûrâ, ni mes parents, que » mon fils Angada.....

Il fint toujours comblé de mes caresses depnis son
 enfance, et maintenant, privé de ma vue à jamuis,
 l'infortuné! il va bientôt s'abimer dans un chagrin
 alimenté par le sonvenir continuel de son père.

Sougriva s'approche du moribond, et Rama, dans un respectueux silence, s'avance aussi vers lui.

Bâli, reprenant la parole, se repent de s'être fié à la générosité de Râma, de n'avoir point éconté à ce sujet la prudente voix de Târâ. Pourquoi cet homicide? Était-ce me vengeance personnelle? Mais jusqu'à ce jour, Bâli n'avait appris qu'à admirer celui pui maintenant lui a ôté la vie. Était-ce par ambition? Mais de quel agrément les domaines agrestes des hommes des bois peuvent-ils être aux rois âryens, aux maîtres des splendides cités? Était-ce pour plaireà Sougriva, et, par l'appui de celui-ci, reconquérir Sità? Mais Bâli, mieux que le faible Sougriva, lui ent été in utile auxiliaire. Enfin il recommande à l'âma, non-senlement Angada, Târà et tontes les femmes du gynécée, mais Sougriva même.

Râma se disculpe des reproches de Bâli. Ce royaume appartient aux enfants d'Ikchwakon. Dieu les y a établis pour en être non-senlement les défenseurs, mais les mandataires de sa justice suprême. Ici le dédain de l'Arya pour l'indigène, qu'il assimile au singe, se retrouve dans le langage de Râma, et le héros justifie sa conduite par des raisons un peu arbitraires. En châtiant les méfaits des habitants des bois, il ne se croit pas plus coupable que le chassenr qui, sans remords, ôte la vie à de nombreux animaux. Il devait punir Bâli de la mauvaise action que celui-ci avait commise en faisant de Roumá, de l'épouse de Songriva, une des femmes de son gynécée. Maintenant, purifié par le châtiment que lui a infligé Râma, Báli vivra à jamais dans le monde bienheureux des saints.

Băli, repentant, supplie Râma de lui pardonner les

reproches qu'il lui a adressés. Il lui recommande encore Songriva, Angada, et ajonte : « Tâche que Sou-« griva ne témoigne pas de mépris à la chaste Târă, « coupable senlement d'avoir nu éponx coupable (1).»

Pendant que Râma, veillant auprès du moribond, adoucissait son agonie par de consolantes promesses, Târă apprenait le résultat de ce combat qu'elle avait inutilement tenté de prévenir.

Accompagnée de son fils, elle s'élance de la caverne; elle voit fuir les sujets de celui qui tout à l'heure était roi : « Fille de Jiva, lui disent-ils, retourne chez toi et défends ton fils Angada! La » mort, sous la forme de Râma, emporte l'àme de » Bâli, qu'elle a tué.

» Qu'il te plaise de célébrer au plus tôt le sacre
 » d'Angada : ce moyen, noble dame, est ta voie de
 » salut (2).

Ils ont hate d'aller établir leurs demeures dans les régions les plus inextricables de la forêt; mais qu'importent ir Tara la royauté; son fils et sa viel Son époux est tué; elle n'a plus qu'un désir, celui d'aller poser ses lèvres sur les pieds de son bien-aimé.

La mère et le fils sont assis sur la terre, Tàrà

<sup>(1)</sup> Kishkindhyákánda, chap. XVII.

<sup>(2)</sup> Idem, chap. XVIII.

appuie sur son œur le cadavre du père de son enfant. Le souvenir des couseils que naguére elle avait donnés à Báli et qu'il avait dédaignés, ajoutait à son chagrin. S'il avait éconté sa vaix, son fils ne serait pas orphelin.

Lakshmana pleurait.

Brisée, Tàrà se roulait sur le sol, mentrissait son bean corps; les femmes du gynécée, par les larmes qu'elles donnaient à leur commun malheur, essayaient de la consoler.

Que sont devennes les heures joyenses qui s'éconlaient pour le jenne couple? Rien que des souvenirs, d'amers souvenirs!

- A coup sûr, » sanglotait Târâ, » le feu de la » douleur va dévorer mon cœur au souvenir de ta goieté charmante et de tes entretiens, qu'un franc » sourire assaisonnait toujours.
- » Elle est passée dans le temps pour ne plus revenir, l'heure de ces douces promenades, que je goitais avec toi dans les bois embaumés de suaves » odeurs!.....
- » Bourrelée de chagrins, abandonnée par toi, là » vie n'a plus de valeur à mes yeux; d'ailleurs, sépa-» rée de toi, j'aurai peine à conserver la vie!
- » Dise le monde, s'il veut : « C'est une mère sans
   » pitié! » voyant que j'abandonne Angadà, mon fils
   » bien-aimé à l'extérieur aimable.

» Ni un fils ni un père n'est dans le cœur d'une » femme au rang d'un époux (1).....»

Elle s'étend sur la triste position de la femme que la mort d'un époux sommet à l'autorité d'un fils; et ses paroles dévoilent tout ce qu'il y avait d'amertique dans cette situation.

- « Oui! je quitterai la vie; loin de moi l'asile qui » m'est ouvert chez mon fils! Mieux vaut descendre » au tombeau et snivre mon époux!
- » Il me plait de marcher dans cette route et de re-» jeter une vie odieuse : je venx accompagner mon
- » époux dans son voyage vers l'immortel paradis! »

Elle se dépouillait de ses parures, se livrait sans réserve à sa folle-douleur. Jetant autour d'elle des regards égarés, elle reconnaît Sougriva.

- Allons, Sougriva! débarrasse-moi de cette vie même! Loin de moi cette existence misérable d'une femme que la mort a séparée de son vertueux époux!
- Tu m'as tuée, moi, tout à l'heure, du coup fatal
   qui tua mon bien-aimé; car il vaut mieux pour les
- r femmes être elles-mêmes frappées de mort, que de
   voir la mort dans le monde frapper leurs époux!
- Songriva, atterré de cette explosion de douleur et de colère, restait immobile, et, les yeux abaissés vers la terre, il se taisait.

<sup>(1)</sup> Kishkindhyakanda, chap. XIX.

Tarà, dirigeant alors son indignation contre Ràma, hii reproche ce qu'elle considère comme un crime. Elle pourrait se venger en faisant perdre à Sità, par une malédiction, ce que la chaste compagne de Ràma a de plus cher que son époux même : son honneur! Elle ne le fera pas, ce serait trop cruel; cependant elle sera vengée : Ràma, il est vrai, reconvrera sa femme; mais un jour viendra ou la jeune reine, toujours aimante, toujours aimée, sera exilée par Ràma lui-même, qui suppliera la Terre de s'ouvrir encore pour reprendre dans son sein maternel la vierge née du sillon!

Cependant la vie n'avait pas complétement abandonné Báli. Pressé dans des bras chéris, il entendait vaguement les sanglots qui sonlevaient le sein sur lequel reposait sa tête; il se réveilla, et put, avant de s'endormir à jamais, supplier une dernière fois Sougriva de protéger la veuve et l'orphelin.

« Tára, dit-il, cette fille de Soushénn, est d'un sage « conseil dans les affaires délicates; et nulle part la » science ne lui fait défant pour expliquer les diverses » natures de prodiges. A-t-elle dit : « C'est bien! » » accomplis ton dessein en toute assurauce; car il » n'arrive jamais rien d'une autre manière qu'elle » n'en n'jugé (1). »

<sup>(1)</sup> Kishkindhyâkându, chap. XXJ.

Quelques moments après, l'âme de Bâli quittait la terre, et Târă, convrant le cadavre de baisers et de larmes, gémissaut sur son fils et sur elle, déplorait l'existence de la femme du guerrier, le matiu, éponse d'un héros, le soir, venve d'un vaincu.

Les funérailles sont ordonnées par Râma. Derrière le cereneil marchent Tàrà et les femmes du gynécée, qui soutiennent l'orphelin. Quand on est arrivé au lieu où est disposé le bûcher, Tàrà, soulevant de la bière la tête de son époux, dit un suprème adieu à celui qu'on va livrer aux flammes, et c'est Angada qui ahandonne au feu le cadavre d'un père.

Ràma, fidèle à son vœu de pénitence, refuse d'entrer dans la ville avec Songriva. Ordonnant à celui-ci de faire sacrer Angada roi de la jeunesse, il lni rappelle l'œnvre qui, après la saison des pluies, reste à accomplir.

Pendant que réuni à sa femme Roumà, Sougriva savourait le bonhenr dans son palais, Râma, retiré dans une caverne de la montagne, retombait dans l'isolement anquel il s'était momentanément arraché.

Tantót s'affaissant sons le poids de son chagrin, tantót relevé par Lakshmana, qui l'exhortait à conserver sa force pour le moment de la lutte, Raina vit s'écouler la saison des pluies. Il comparait son sort à celui de l'heureux Songriva, de mouveau possesseur des joies du foyer domestique et des honneurs du trône; et dans sa divine mansuétude, ne voulant pas l'arracher trop tôt à un bombeur dont si longtemps le frère de Bâli avait été sevré, il attendait que l'automne pernit aux armées de se rassembler.

Les pluies cessèrent; le moment d'une expédition était propice, et Sougriva n'agissait pas.

Apaisant une soif de dix années, selon la forteexpression dont le poëte national de l'Italie devait in jour peindre une autre réunion après un autre exil, Sougriva, rendu à la compagne qu'il avait pleurée, uni à Târá qu'il avait aimée, maitre du gynéeée de son fèrer, Sougriva s'oubliait dans les délices de la caverne Kishkindhyà. L'austère pensée du devoir n'avait pu longtemps occuper l'esprit mobile de ce prince, qui se laissait mollement bercer par d'enivrants plaisirs.

On le réveilla : ce fut Hanoumat, le plus sage de ses conseillers, le plus valenreux de ses guerriers, qui lui reprocha son indoleuce, le fit souvenir de la foi qu'il avait jurée au Raghonide, de la recommaissance qu'il devait au héros malheureux; et Sougriva, sortant de sa torpeur, lui donna l'ordre de rassembler au plus vite ses armées.

Pendant ce temps, Ràma désespérait du concours de Sougriva. Il voyait la terre reparaître sous son voile liquide, sortir de son bain régégérateur brillante de son éclat le plus pur; et pour la première fois depnis l'hymen qui l'avait uni à la princesse du Vidéha, il était seul à contempler cette résurrection de la nature.

- « Comment passe-t-elle son temps, » gémissait-il, « ma jeune amante, elle qui voit, et ne me voit pas, » les fleurs des nénuphars et des lianes étalées comme » des boutiques d'or?
- » Cette femme au doux parler et belle en toute sa » personne, qui se réveillait naguère aux chants des eygues, comment se réveille-t-elle aujour-« d'hui (1)?.... »
- L'esprit troublé, il croyait parler à Lakshmana, et celui-ci était absent.

Ce fut dans ce triste état qu'à sou retour le fils de Soumitrà trouva son malheureux frère. Il le rainma, le rassura sur le sort de Sità : « Défendue par sa » vertu, la fille du roi Djanaka est une conquête dif« ficile pour un eunemi : ô toi qui méritas son élec» tion, cesse de t'affliger!....»

Alors Râma, las des cruels délais de Songriva, ordonne à Lakshmana de se rendre à la cour du prince indigène, de faire entendre au voluptueux monarque la voix sévère de l'honneur. Lakshmana, prompt à la colère, voudrait frapper l'ingrat; mais Râma, imposant silence à cette juvénile ardeur, prie son frère de ne pas s'écarter de cette modération qui est le sceau des grands caractères.

<sup>(1)</sup> Kishkindhyákánda, chap. XXIX.

Quand le Soumitride àrriva à la caverne Kishkindliyà, son aspect menaçant remplit d'effroi les Vâuuras. Sougriva était auprès de Târá; les bruits du dehors inquiétèrent les nouveaux époux, et ils entrèrent dans la salle du couseil.

Songriva, qui précisément venait d'ordonner le rassemblement de ses guerriers, ne pouvait comprendre le motif de la colère de ses alliés; ce fut encore Hauoûmat qui, en lui rappelant les lenteurs qu'il avait apportées dans l'exécution de sa promesse, l'éclaira sur le motif d'une visite inattenduc.

Quand Lakshmana fut introduit dans la salle du conseil, il vit Sougriva assis sur un trône d'or, ayant auprès de lui les deux reines, Romnà à sa droite, Tàrà à sa gauche. Deux fennnes ravissantes le servaient de l'éventail et du chasse-mouches.

En opposition à ce tableau, Lakshmana se représenta son frère assis sur la pierre dans une sauvage habitation, et sa colère redoubla.

Sougriva et ses deux femmes allèrent respectueusement au-devant de lui et le saluèrent. Cette sonmission ne calma point Lukshmana, qui, en termes violents, apostropha celui qu'il croyait ingrat. Elle était loin de son esprit, cette modération que lui avait recommandée son frère!

Insultant Sougriva, il le nomme l'esclave des femmes, le jouet de ses passions, lui dit le courroux de Ràma et lui en annonce les suites.... Mais une donce voix s'élève : c'est Tàrà qui prend la défense de son mari, et essaye de calmer la violente émotion du jeune homme. Le roi ne mérite pas, de Lakshmana surtout, ces cruels reproches. Sa reconnaissance est à jamais acquise au héros qui lui a donné un trône, la main de Tàrà, et qui par-dessus tont lui a rendu une compagne longtemps regrettée. S'il s'est livré pendant quelque temps aux enivrements de sa nouvelle situation, n'y aurait-il pus injustice à le lui reprocher?

- « Que le noble Raghouide venille bien excuser, « Lakshmana, un malheureux qui a passé dix années » dans les fatigues de l'exil et daus la privation de » tontes les choses désirées!
- » Et toi, héros, fils de Raghou, ne veuille pas te » jeter ainsi d'un seul bond sous le pouvoir de la » colère avant de savoir quelle chose fut ici ré-» solue (1). »

Elle engage Lakshmanua à respecter comme Ràma Ini-mème Sougriva, le meilleur ami, de son frère. Puis, courbant son noble front, elle supplie le jeune prince en faveur du monarque qui sacrificerai; son royanme, sa vie, ses épouses mêmes, à celni à qui il les doit. Dejà Sougriva a ordonné le rassemblement de ses troupes, car le Raghouide et Sougriva ne suffiraient pas à détruire l'armée de Ràvana: telle est

<sup>(1)</sup> Kishkindhyākānda, chap. XXXV.

la cause du retard apporté à l'expédition. Mais la bieu-aimée de Ràma, la ravissante princesse du Vidéha, sera reconquise : Tàrà en donne au prince la solennelle assurance.

Lakshmana écoute avec respect les exhortations de la reine, et sa colère s'évanouit. Aussi, quand Sougriva réclame l'infulgence de Râma, du héros' qui fut sou sauveur, Lakshmana, touché, repentant, le comble-t-il de louanges.

« Mais, » ajoute-t-il, « sors promptement d'ici; » viens, héros, avec moi, viens consoler ton ami, le » cœur déchiré à la pensée de son épouse ravie (1). »

Et à son tour il prie Sougriva de lui pardonner les amères paroles que le souvenir des chagrins de son frère lui a arrachées.

C'est daus la retraite de Râma que Sougriva réunites innombrables troupes. Dans toutes les parties du monde conun (2), il euvoie ses guerriers à la recherche de la belle Vidéhaine. Que dans le délai d'un mois tous soient de retour! Au retardataire, le châtiment supréme; mais à celui qui aura découvert la retraite du, ravisseur, les honneurs royaux! C'est

<sup>(1)</sup> Kishkindhyakanda, chap. XXXVI.

<sup>(2)</sup> Cette partie du poétue est curieuse pour les nombreuses données géographiques qui résultent des instructions de Sougriva aux chefs de ses armées. Quelques-unes paraissent fabuleuses.

sur Hanoamat que Sougriva foude le plus d'espérances; c'est à lui qu'il confie l'exploration de la plage méridionale, qu'il suppose devoir être habitée par Ràvana; c'est à lui aussi que Ràma remet un anneau gravé de son nom, afin qu'à l'aide de ce bijou le prudent guerrier obtienne la confiance de la captive.

Quand les Vanarus se mettent en marche, le poëte trace un fantastique tableau de leur entrée en campagne :

« Ils s'avançaient courant à grande vitesse, criant, » hurlant, rugissant, grinçant des dents : « Nous ra-

- » mènerons, » s'écriaient les singes, « nous ramène-
- » rons Sità, fût-elle entrée dans la bouche de la
- » mort, ou fut-elle plongée dans les abimes de l'Océan,
- » ou l'eût-on même entrainée au fond des enfers (1)! »

Au bout d'un mois, tous les corps d'armée, excepté celui que commandent Angada et Hanodunat, sont reyenus amprès de Râma et de Sougriva : lenrs recherches ont été infructueuses. C'est sur le fils du Vent que se reportent les dernières espérances de l'armée et de ses chefs.

Mais Hanoûmat et ses compagnons se trouvaient alors dans un grand danger.

Après avoir inutilement exploré le mont Vindhya,

<sup>(1)</sup> Kishkindhyākānda, chap. XLV.

ils s'étaient engagés dans d'impraticables fourrés. Ils souffraient de la faim, de la soif, plus horrible encore, et néanmoins continuaient leur tache, cherchant vainement, selon l'énergique expression du poête, « un ruissean et Sitá (1). »

Ils désespéraient de leur sulut, quand ils virent sortir d'une caverne une multitude d'oiseaux àquatiques. L'espoir ranime les guerriers, ils entrent dans la grotte.

Mais les ténèbres les enveloppent; ils se tiennent par la main, errant dans ce repaire, affolés de terreur.

Pendant ce sombre voyage, le mois que leur a accorde Songriva s'est écoulé. Quelle alternative! lci, les tortures de la soif, l'horreur des ténèbres! La-bas, le déshonnenr, la mort!

Sondain une échappée de jour leur sourit. Ils en suivent avidement la direction, et se trouvent dans un site enchanteur, disons mieux, enchanté.

Sur des arbres d'or aux fruits de pompre; sur des étangs limpides aux poissons d'or, sur des palais de cristal et d'or aux vitres de perles fines, sur des nines de pierres précieuses ruisselaient des flots de lumière. Sur un trône d'or se tenait une femme non couverte d'or, mais vetue de l'habit d'écoree, de la pean d'antilope noire. Au milieu des breuvages par-

<sup>(1)</sup> Kishkindhyákánda, chap. L.

fumés, des mets exquis, elle pratiquait le jeune : c'était une anachorète. Le poëte de l'Inde aime les contrastes.

Surpris, Hanoimat aborde celle qu'il salue du titre d'auguste sainte. A sa prière, elle lui raconte comment et par qui a été construite cette fécrique demeure, dont elle u'est que la gardienne.

Après avoir offert à la troupe de l'eau, des raciues et des fruits, elle désire être instruite, des aventures qui out conduit les hoinmes des hois dans ce lieu inaccessible. Hanoumat satisfait sa curiosité, et la supplie de lui indiquer les moyens par lesquels ceux qu'elle a arrachés à la mort pomront lui témoigner leur reconnaissance.

Maîs la pénitente Swayamprabha répond avec dignité : . .

« Je suis contente de vous tous, singes à la grande » vigueur : je marche dans le devoir; ainsi, per-» sonne n'a ricu à faire ici pour moi (1). »

Elle accède au veu des hommes des bois en les guidant hors de cette caverne, dont ils croyaient ne jamais sortir. En vertu de ses austérités et de son mification en Dieu, elle en a le ponvoir. Peu après, les Vanaras se trouvent sur les bords de l'Océan.

A la pensée du châtiment qui les attend auprès de Songriva, ils frémissent. Angada les exhorte à se

<sup>(1)</sup> Kishkindhyåkånda, chap. 1.1.

laisser monrir de faim sur cette plage déserte. Qui lui assure que son oncle ne saisirait pas uvec joie l'occasion d'infliger au fils de Bâli un indigne supplice? Hanoûmat combat de toutes ses forces l'influence du roi de la jeunesse, et en Sougriva montre à Angada nou un ennemi, mais un père.

Le prince ne l'écoute pas. Que ses compagnous retournent à Kishkindhyà; quant à lui, il attendra ici la mort. Il les charge de ses indieux pour Sougriva, et ajoute avec émotion:

- « Après un salut adressé par vous à Tàrà, veuillez
- bien vous acquitter de la même commission auprès
  d'elle et affermir le courage de cette bonne mère.
  - .» La nature a mis dans son cour de la tendresse
- » pour son fils ; elle est pleine de sensibilité, elle est
- » vouée nux pratiques de la pénitence; et, sans
- doute, à la nouvelle que je suis mort ici, elle vou dra aussi quitter la vie (1).

Puis le jeune homme, s'asseyant sur le gazon, pleure amèrement.

Les guerriers, indigués contre Sougriva, animés de la plus tendre sympathie pour le fils de leur ancieu roi, refusent de le quitter.

Un vantour regardait de loin ces hommes et se réjouissait d'en faire sa proie. Mais le nom de Djatayou qu'Angada prononce, le frappe, l'émeut.

<sup>(1)</sup> Kishkindhyakanda, chap. LV.

Il est le frère même du défenseur de Sità. Il interroge anxieusement les Vànaras, et par eux il apprend la mort de son frère. Leur cause est devenue la sienne. Il aidera Ràma dans sa vengeauce. Il se rappelle avoir vu fuir Ràvana emportant à travers les airs une femme jenne et belle: « Ràma! Ràma! A. moi, » Làkshmana! » criuit-elle: « c'était Sità, et son ravisseur se dirigeait vers l'ile de Lankô.

Les traces de la captive étaient enfin déconvertes.

Hanoimat, le fils du Vent, franchit d'un seul bond la distance de cent voidjanas (1) qui sépare le continent indien de l'ancienne Ceylan. Les incidents dont cette traversée est accompagnée tiennent, non de la réalité, mais du rêve, et du rêve le plus fantastique. Le merveilleux de l'épopée est ici remplacé par celui des contes de fées.

Quand Hanoumat entre à Lankâ, les rayons de la lune se jouent sur les blancs palais des Rákchasas.

La lune, favorable au hardi messager, s'élève
environnée de la fonle des étoiles, et, par l'expansion de sa lumière, elle pénètre les mondes de
mille rayons. Transparente comme la nacre manire, blanche comme le lait ou la fibre de lotas,
elle monte illuminant la nuit aux regards attentifs

Yodjana, mesure de cinq milles anglais, de 1609 mètres chacun.

» du satyre, et nage an hant des cieux comme un » cygne dans un lac (1). »

Plongeant son regard dans chaque maison, Hanoûmat essaye d'y découvrir l'épouse de Râma. Il y voit des fermes à l'aspect imposant, qui pratiquent les sévères obligations du mariage. Ailleurs, ce sont de jeunes mariées, parées de fleurs et d'oiseauxmouches, et dont le cœur s'ouvre au bonheur d'une affection partagée; mille part il n'a reconnu Sità, dont, alors qu'elle traversait les airs, il n'avait pu, il est vrai, distinguer les traits, mais dont la renomniée avait tracé en lui l'ineffaçable image.

Il pénètre dans le paluis de Ràvana, et Vàlmiki fait une merveilleuse description de cette résidence, où sembleut s'être amoncelées toutes les pierreries de l'écrin oriental.

A la cour des rois uègres conune à celle des rois àryens, le service intérieur du palais est confié aux femmes du rang le plus distingué, de la naissauce la plus élevée.

Daus ce palais se trouve le char Poushpaka, et dans ce char magique, un autre palais, la demeure même de Râvana.

Fenétres d'or, portes de lapis-lazuli, murs lambrissés d'ivoire, planchers de cristal, escaliers de

<sup>(1)</sup> Soundarakandå, ch. XI. (Traduit par M. Eichhoff dans sa Poésie héroïque des Indiens. Ouvrage déjà cité.)

pierreries, colonnes inerustées de perles, étendards flottant dans l'espiace, tapis reproduisant les diverses configurations de la terre, eaux transparentes, oiseaux, fleurs, parfums et mélodie, voilà ce qui fraupe, ravit, transporte Hanoumát.

Dans ce palais, qu'il eroit le Swarga, sont réunies les plus belles femmes de l'univers, et, en les admirant, Hanonmat se dit : « Voila sans doute les » étoiles qu'on voit tomber de temps en temps, reje-» tées du ciel, et qui sont venues toutes se rassem-» bler iei (1)! »

Au grand siècle de notre histoire, l'exquise galauterie des conrs s'exprima-t-elle jamais en termes d'une grace plus ingénicuse?

Parmi ces femmes, quelques-unes se sont endormies pendant qu'elles se bergaient d'harmonieux accords, et leurs bras entourent eneore les tymbales, les trompettes, les tambourins, les lyres et les luths que tout à l'heure elles faisaient vibrer.

Mais une femme attire les regards charmés de Hanoumat :

- Reine du gynécée, cette blonde favorite, sem blable à la nuauce de l'or, était là étendue sur un
   divan superbe : Mandaudari était son nom (2).
- « Ce ne peut être que Sità, » s'était dit Hanoùmat; mais il se rappelle ee qu'est l'épouse de Ràma ·

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XIII.

<sup>(2)</sup> Soundarakánda, chap. XIV.

ce n'est pas dans le séjour de la joie qu'il doit la rencontrer.

Pendant cette perquisition, sa conscience s'emeut. Il a pénétré dans le gyuécée d'autrui! Aurait-il manqué an devoir? Non : guidé par un pur mobile, il a poursuivi l'accomplissement de la mission qui lui avait été confiée. L'intention seule constitue la faute.

Déja il avait parcouru les moindres recoins de la ville et du palais; déja il désespérait du succès de son entreprise, et croyait à la mort de la princesse pour laquelle tant d'efforts avaient été vaiuement déployés. Il envisageait les tristes conséquences de cet événement. Sità perdue, que deviendrait Râma, et, avec lui, les deux races alliées?

Pendant que, se plongeant dáns ces douloureuses réflexions, il pleurait amèrement, il aperçut, du haut du rempart où il s'était assis, un bocage d'açokas qu'il n'avait pas eucore exploré.

Hanoumat se précipite dans le bocage d'or que sillonne une rivière bordée de grottes et que tapissent de moelleux gazons. L'acoka qui, au matin, répand ses plus suayes émanations, le cordia dont le hois élégant exhale l'odeur du musc, le tehampaka aux reflets de topaze, le pin dont la sombre verdure fait ressortir les pétales de fen du butéa et la corolle tendrement nuancée du manguier, tous ces arbres, auxquels s'enroule la liane flexible, se groupent en maisons de fenillage, s'entrelacent en berceaux noyés dans une ombre mystéricuse. La course rapide du fils du Vent agite les branches, qui répandent en pluie parfumée leurs fleurs et leurs fruits. Les oiseaux réveillés avant l'heure quittent leurs nids et s'enfuient.

L'aube naissait. Hanoûmat entendit au loin les hommes pieux réciter les Védas, les musiciens ébranker l'air des plus mélodieux accords.

, Montant'sur un cinçapa (1) qui se déployait au loin dans son luxuriant épanouissement, il attendit.

Ge n'est pas, nous l'avonons; sans quelque hésitation que nons mettons en scène les Ràkchasis, que bientôt Hanonmat put apercevoir. L'esprit frauçais, le plus parfait miroir de la raison humaine, le goût français si pur, si châtié, accepteront-lis des types que Shakspeare eût aimés, et dont, sans le savoir, l'immortel tragique a créé les pendants en évoquant les sorcières de Macbeth? Rappelons-nous l'horreur qu'inspiraient aux Aryas ces hommes noirs, authropophages, auxquels, attribuant une puissance diabolique, ils donnaient le nom de Râkchasas; pardonnons au poëte de l'Inde de s'être livré aux plus bizarres fantuisies de l'imagination, et essayons de saisir, sons les fortes couleurs dont il les a chargés, les portraits des négresses de l'antique Ceylan.

<sup>(1)</sup> Dalbergia sissoo.

Ne nous arrêtous pas sur l'extérieur repoussant que leur prête l'exagération orientale. Ne décrivons pas ces formes étranges qui tiennent plus de la nature bestiale que de la nature humaine.

Armées de marteaux, de lances, d'épées, de grandes piques de fer, elles sont toujours prêtes à sontenir leurs querelles de leurs armes. C'est la leur volupté suprème. Ce ne sont pas les fruits savoureux du bocage qui tentent leur monstrueux appétit : c'est la chair, le sang, o'est ce qui a vécu!

An milieu de ces mégéres se tenait une femme de race blanche. Elle eutourait de ses bras l'arbre qui abritait Hanonmat. La douleur avait exercé de cruels ravages sur ses traits amaigris; mais son pâle visage rayonnait de cette beauté qui est le reflet de l'âme immortelle.

Handûmat avait reconnu Sitâ.

C'était donc pour la cause de cette femme que tant de valeureux exploits avaient été accomplis, tant de grands desseins conçus! Et elle était là, le front abattu, les yeux noyés de pleurs, les cheveux tordus négligemment en une seule tresse, drapée dans des vétements fletris! Elle était là, elle, « si dique de » plaisir et qui n'avait pas même connu de nom le » malheur (1)! »

« Si Ràma, se dit l'homme des bois, bouleversait

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XVIII.

- » à canse d'elle tonte la terre jnsqu'à la mer, ses limi-
- » tes, on verrait le monde entier même sanctionner
   » ce fait d'une approbation miverselle.
- » One l'on mette dans la balance, d'un coté, l'em-
- " One I'm mette dans la balance, d'un côte, I'em-" pire des trois mondes; de l'autre, la fille du roi
- » Djanaka; les trois mondes ensemble ne seraient pas,
- » je pense, d'un poids égal à Sita la Djanakide!
- » Étre séparé de la noble, de la tendre Sità, et » conserver la vie un senl instant, c'est là une chose
- » bien lonrde à porter, et néanmoins Râma en son-
- » tient le fardean! »

Les yeux de Hanonmat se mouillaient de pleurs en voyant plongée dans une si grande infortune la princesse née du sillon, et qui, fille de roi, devait être femme de roi.

- Il se rappelait les sonffrances de Ràma :
- « Le cœur de cette reine est tout en lni, et le cœur » de Râma est tont en elle.
- ..... « Privée de son époux, cette femme ne sou-» tient sa vie que par l'espérance de se réunir à lui.
- » Elle ne voit pas les Rakchasis, elle ne voit pas ces
- » arbres pares de flenrs; elle suit Rûma avec les yeux
- " de son eœur fixés sur un seul objet.
  - Assurément! une femme sans parure trouve dans

» son mari la plus belle des parures; et, fut-elle sans
 » joyaux, elle brille de l'amonr qu'elle porte à son
 » époux (1). »

Maintenant ce site riant n'inspire plus à Hanoùmat que de tristes pensées : c'est la qu'est gardée par des mégères la femme sur laquelle veillaient naguère Râma et Lakshmana.

An moment de disparaître, la lune, qui s'était voilée de mages, reparut, et laissa glisser sur le bocage d'açokus ses vaporeuses clartés.

C'était l'heure où les bardes royaux entonnaient auprès de Ràvana le chant du réveil. Promptement levé, le monarque se dirigea vers la retraite de Sità.

Une centaine de femmes dont la course faisait joycusement tinter les clochettes de leurs nonpouras (2) et de leurs ceintures, l'accompagnaient, éclairant sa marche de leurs lumpes d'or où brûlaient des parfinus, éloignant de lui avec la queue du gayal les insectes importuns; prêtes à le rafraichir des breuvages qu'elles portaient dans leurs vases d'or.

Hanoûmat observait.

Rávana s'approche de la captive, et Sità, agitée de mouvements convulsifs, retient sur son sein, de ses doigts crispés, les vétements qui la drapent.

Quand Rûvana, humble et tendre, la supplie de

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XIX.

<sup>(2)</sup> Anneaux de pied.

sontire à ce qu'il nomme le bonheur, la gloire, ce n'est point par une explosion de colère que la jeune femme aceneille ce discours. Grave et triste, elle essaye de faire entendre à Rávana la voix de l'honneur, de la générosité. Elle en appelle à des sentiments dont le cœnr de cet homme est incapable de comprendre la grandeur et la délicatesse.

 C'est une chose honteuse, que je ue dois pas saire, dit-elle lentement, moi, vertueuse épouse, entrée dans une famille pure et née dans une sillustre famille.

Et se détournant : » Je suis l'épouse d'un autre, » ajoutet-elle, » je ne puis donc être une épouse conve-» nable pour toi : allous! jette les yeux sur le devoir ; » allous, suis le sentier du bieu!

» Ni ton empire, ni tes richesses ne peuvent » me séduire : je n'appartiens qu'à l'astre du jour!. . . . .

» La raison te commande, Rávana, de sauver ta
 » ville et de gagner l'amitié du vaillant Raghouide, à
 » moins que tune désires une mort épouvantable (1).

<sup>(1)</sup> Soundarukându, chap. XXIII.

Ràvana ontré serait tenté de la tuer, s'il n'était encore énm de cette compassion que fuit maitre au cœur de l'homme l'amour des filles de Manon, si une voix plus forte que celle de la colère ne l'empéchait de frapper une femme. Il accorde à la captive un délai de deux mois. Passé ce terme, qu'elle choisisse entre le trône et la tombe.

Les filles des dieux et des Gandharvas, qui peuplaient le sérail de Ràvana, émues d'une douce sympathie pour cette jeune femme, leur sour, la rassuraient de leurs expressifs regards, et Sità, fortifiée, continuait la lutte :

Si je n'ai pas encore fait de toi, « disait-elle, «un monceau de cendres, âne criminelle, en te « consumant par la splendeur que mes austérités » m'ont acquise, c'est que je ne dois pas agir sans la » volanté de Rama, ni rompre ce calme que m'im» pose le veu de la pénitence (1). «

Ràvana s'écrie : » Je te tue aujourd'hui, comme le » soleil levé tue l'aurore! » Il la livre de nouveau aux Ràkchasis, leur ordonne de l'amener à ses desseins, et, ivre de fureur, se retire avec sa suite.

Les Ràkchasis se précipitent sur la fréle jeune femme, la raillent, l'insultent, froissent ses délicats instincts de leurs grossières expressions. En quoi ! une simple mortelle n'est pas fière de l'amour du

Soundarakânda, chap. XXIV.

vainqueur des dieux? Elle lui préfère un exilé, un mendiant!

Et Sità répondait :

- Mon ame repousse comme un péché ce langage
   sorti de votre bouche....
- » Qu'il soit malheureux ou banni de son royaume,
  » l'homme qui est mon époux est l'homme que je
  » dois vénérer.....
- Il est donc impossible que je renie mon époux :
   n'est-il pas nue divinité pour moi (1)?

Exaspérées, les Râkchasis, la menaçant de leurs armes, penchaient vers elle de ces visages que le canchemar évoque. Sitá fuyait; mais partout les mégères la poursuivaient, formaient autour d'elle leur ronde infernale. L'une d'elles, Vinață ou la Courbée, essaye de la captiver par la douceur; mais la péroraison de son discours est loin d'être aussi rassurante que l'exorde l'a fait supposer:

Si tu ne suis pas ce conseil, que moi je te donne
ici, nous allons toutes, a cette heure même, te manger! \*

Vikatà, la déhanchée, levant le poing, vocifère ces mots :

C'est trop de paroles inconvenantes que notre
 donceur et notre bienveillance pour toi nons ont fait
 écouter patiemment!

<sup>(1)</sup> Soundarakanda, chap. XXV.

» A cause de toi, ma jenne enfant, nous sommes » accablées de peines et de soins. A quoi bon tarder, » Sità? Aime Ràyana, on meurs! »

Et une autre ródeuse des nuits, Téte-de-Cheval, dont le regard jette des flammes, laisse échapper de ses lèvres ardentes d'odieux conseils et de sombres menaces.

Une quatrième, qualifiée du nom expressif de Veutre-de-Tonnerre, brandissant une pique, s'enivre à l'avance de la volupté depuis si lougtemps souhaitée, qu'elle éprouverait à se nourrir des chairs délicates de la fille des Aryas, à s'abreuver de son sang si pur.

La Déhauchée, reprenant la parole, propose à ses compagnes d'étrangler Sità, d'annoncer au roi des Rakchasas la mort naturelle et subite de la jeune femme, dont Ràvana leur permettra alors de se partager les restes.

- Partageons-la donc entre nous tontes, car je
   n'aime pas les disputes;
   ajonte une cinquième Râkchasi, Tête-de-Chèvre.
- « J'appronve ce que vient de nons dire ici Téte-« de-Chèvre. Qu'on apporte vite, » reprit Courpanakhâ, la furie aux ongles dont chacun aurait pu faire un van; « qu'on apporte ici des liqueurs enivrantes » et beauconp de guirlandes variées. Quand noús au-
- rous bien diné avec la chair humaine, nous danse-
- rons sur la place où l'on brûle les victimes!

» Si elle ue veut pas faire comme il a été dit par » nous, eh bien, mettons un genou sur elle, et man-» geous-la de compaguie! »

Sità, affolée de terreur, tremblait et pleurait, mais toujours sa douce voix s'élevait et protestait de son dévonement à son époux.....

Épuisée, elle s'appuyait sur une branche aux grappes chargées d'açokas.....

..... Sondain, elle s'écrie : = Hélas! Râma!..... Ah! Lakshmaua!..... Hélas! Kâauçalyā, ma bellemère! Hélas! noble Soumitrá (1)! . . . . . . . .

Elle envie le sort de ceux qui contemplent Bâma; elle se demande par quel crime comunis dans une existence autérieure elle a pu mériter d'être ainsi châtiée dans celle-ci. Elle voudrait mourir, et ses gardiennes la réservant à d'autres supplices, veillent sur elle. Elle déplore la faiblesse de l'honume, qui me peut, sans autre instrument que sa volonté, se décharger d'une vie dont on lui a imposé le fardeau. Elle s'offre d'elle-même aux tortures dont la menacent les Bâkchasis:

« Qu'est-il besoin pour vous de parler si longtemps? » Je ne m'unirai point à Ràvana! »

Mais pourquoi Ràum n'est-il pas déjà auprès d'elle? « Il ne vient pas à mon secours, lui, de qui le bras

Soundarakânda, chap. XXVI.

seul a terrassé dans le Djanasthâna quatorze milliers de Râkchasas! Sans doute il ne sait pas, cr frère a ainé de Lakshmana, que l'on me retient ici; car, s'il le savait, ce héros plein de vigueur ne supporterait pas un instant la violence qui m'est faite!

Il ne vient pas à mon secours, lui qui, dans la
 forét Dandaka, put tuer d'une seule flèche Virádha,
 ce terrible chef de Rákchasas!

Si flàma comaissait le lieu de son exil, les ruines de Lankà témoigneraient de la vengeance du héros, et les échos de la ville rediraient les lamentations des veuves des Rakchasas, comme aujourd'hui ils répétent les plaintes de l'épouse enlevée à Rama!

Quelques Råkchasis vont rapporter à leur maitre les menaçantes paroles de la captive; d'antres se jettent sur elle et s'apprétent à la vengeance.

Mais, parmi les négresses, il en était une qui, couchée sur le sol, avait gardé le silence. C'était la vicille Tridjatà. Soudain elle prend la parole. Que ses conpagnes la dévorent, mais elles ne dévoreront point Sità, « la fille bien-aimée du roi Djanaka et la bru « chérie du grand Daçaratha.

 En effet, ajonte-t-elle, aujourd'hui même, un
 songe horrible et qui fait dresser le poil d'épouvante, offrit à mes yeux un présage de mort pour les
 Râkchasas et de vie pour l'époux de cette femme (1).

<sup>(1)</sup> Soundarakánda, chap. XXVII.

Les Ràkchasis quittent la jeune reine et font cercle autour de Tridjatà, Qu'a-t-elle vu?

Elle a vu le triomphe de Râma, la réunion des deux époux. Elle a vu Râvana renversé de son char. Il avait la tête chauve, les membres teints d'un onguent pou-pré. Il était couvert d'un vêtement rouge. Il était paré de guirlandes craunoisies. Il éclatit de rire. Un char attelé d'ânes l'entrainait vers la plage méridionale daus nn lac de fange..... Tont à coup une feunne noire, vêtue de rouge, lui jeta une corde autour du cou, et le traina vers les sinistres contrées où règne Yama, le dieu de la Mort.

Elle a vu les Băkchasas, converts de vêtements rouges, le front dégarni de cheveux, binvant, dansant, chantant, jouant. Elle a vu d'un côté les flots de l'Océan envahir Lanků, et de l'autre, sur les ruines de la ville réduite en cendres; elle a vu les Râkchasis qui s'étaient abreuvées du liquide consacré aux morts, de l'lmile de sésame. Elles faisaient beaucoup de bruit et éclataient de rire. Et une voix criait : «Fuyez!..... mourez!..... car le Raghonide, enflamme de colère, va tuer ici tous les Râkchasas » mêmes!

Certes! Râma ne peut endurer taut de menaces
 et d'invectives jetées à cette éponse qu'il aime,
 qu'il estime, et qui vécut fidèle à ses vœux dans son

La prédiction va s'accomplir. Tridjata le sent.....

» ermitage de la forét! »

elle le voit..... Sur la personne de Sità ne se manifestent-ils pas déjà, ces présages qui annoncent la victoire?.....

« Délivrée en ce moment de ses nombreuses dou-» leurs, elle voit son bien-aimé devant ses yeux. » Râkchasis, implorons tontes Sitú!»

Les vertus de l'éponse de Râma sont le garant de son triomphe. C'est pour la ruine des Râkchasas que les dieux ont permis son malheur. Que les compagnes de Tridjatà respectent la fenume qui n'a pas mérité de souffrir!

«Je vois approcher l'heure où Sità doit renaitre à '» la félicité, Ràvana périr et Ràma triompher! »

Au même instant, un oiseau, chantant sur la branche, murmurait à l'oreille de Sità de consolants accents, et son joyeux ramage semblait annoncer à la captive la délivrance, la réunion, le bonheur.

Sons l'influence de ces présages, la jeune femme se runimait, comune, dit le poête, « la phie fait revivre, desséchée par les vents et le soleil, une « racine, à qui les dieux veulent conserver la » vie (1). »

Hanonmat avait tout vn, tont entendu.

En proie à une grande perplexité, il se demandait comment, sans effrayer Sità, sans éveiller l'attention de ses gardiennes, il pourrait s'ndresser à la prin-

<sup>(</sup>I) Soundarakånda, chap. XXVIII.

cesse. Après y avoir longuement réfléchi, il prononce lentement ces paroles :

« Il fut un roi nommé Daçaratha (1).....» et il fait du feu roi d'Ayodhya un beau et touchant portrait.

a Son fils ainé est appelé flama..., « continue-t-il; et il loue le prince, qui, accompagné de sa femme et de son frère, quitta, pour dégager la parole d'in père, un trône pour un ermitage; le prince qui, en ce moment, vit séparé de l'épouse chérie que lui a enlevée Bayana.

Soudain: « Reine que vit naître le Vidéha, » ajoutet-il, « ton époux Râma te dit par ma bouche ce qu'il » y a de plus heureux, et le jeune frère de ton mari, « Lakshmana le héros, te souhaite la félicité! »

Hanoûmat s'était tu. Sità écoutait encore.

Qui donc ici osait hi parler avec un tendre respect de ceux qu'elle ainait? Quelle était cette voix dont les accents consolateurs enivraient son cœur d'une ineffable joie? Et néanmoins elle craint encore, et, auxieuse, élève son regard dans la direction de cette voix.... Sur une branche de l'arbre au pied duquel elle repose, elle distingue l'homme des bois..... Alors elle croit à un songe. Sans donte, brisée, anéautie, elle s'est endormie; elle a révé de celui auquel elle a laissé son âme. Ne lui est-ce pas chose

<sup>(1)</sup> Soundarakānda, chap. XXX.

habituelle? Gependant la réalité est la, évidente, palpable..... Et le rève n'est qu'une illusion.....

Elle prie. Le ciel seul peut l'éclairer, et des levres de la jeune femme s'échappe cette ardente supplication:

- « Adoration soit rendue à Çiva, au dieu qui tient » la fondre, à l'Etre existant par lui-même l'Adoration soit rendue même au Feu! S'il y a quelque » chose de réel dans ce que dit là cet habitant des » bois, daignent ces dieux faire que tontes les paroles en soieut véritables! » — Hanoûmat, prosterné, la suppliait de le coufirmer dans ses soupçons : « Si tu es Sità la Vidéhaine, que Ravana put un
- « Si tu es Sita la Vidéhaine, que Ravana put un » jour enlever de force dans le Djanasthana, dis-» moi, noble dame, la vérité (1). »

Joyense, Stá lui dit sa naissance, son histoire. Puis Hanoûmat, reprenant la parole, rassure la jeune femme sur le sort de Râma; par une touchaute délicatesse, il s'étend longuement sur le message de Lakslmana, du frère qu'un instant Sità a méconnu, du jeune frère qui, d'après la loi, est considéré comme son enfant:

 Lakshmana aux longs bras, la joie de Soumitrà,
 sa mère, te salue, inclinant sa tête devant toi, mais consumé par la douleur, car tu es toujours présente
 ù la pensée de ton fils, comme un fils est toujours

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XXXI.

» présent à la pensée de sa mère. « Et Hanoûmat, lui révélant ce qu'était cette gazelle d'or que Râma avait poursaivie et tuée, ajonte : « Le vertueux Lakshmana, pour te faire plaisir, obéit docilement aux » paroles mordantes que tu lui fis entendre à cette » occasion; car ton jenne beau-frère est pour toi, » reine, toujours plein d'une respectueuse soumis-» sion..........

Un long et brûlant soupir souleva le sein de la jeune femme... Ah! si cet habitant des bois, respectueusement incliné devant elle, n'était qu'un Ràkchasa déguisé, n'était que Ràvana peut-être!... Honte à lui alors d'avoir, en se jouant ainsi d'elle, ajouté à son malheur une dernière sonfrance, la plus cruelle de toutes, celle de la déception! Mais si réellement il est un messager de Ràma, alors, salut, solut à lui!

Pour s'en assurer, elle lui ordonne de lui direquelles sont les vertus de ce Râma qui l'a envoyé, et comment a pu se former cette étrange alliance entre les descendants des fiers conquérants de l'Inde et ceux de ces indigénes tant avilis.

Hanonmat, après avoir répondu anx questions de Sità, après lui avoir promis la délivrance, lui présente l'anneau de Rama.

Des larmes de joie suffoquent maintenant la pauvre femme. Ce n'est que par un sacrifice aux dieux qu'elle pourra un jour les remercier de cet heureux événement. Elle exalte le mérite de Hanoûmat, et juge digue de s'entretenir avec elle celui qui ne craint pas Rávana, celui qu'a su apprécier Ráma. Elle le presse de questions; mais, tont d'abord, elle lui demande si le malhenr de Ráma n'a point abatta son courage, si son esprit est tonjours ferme, son bras tonjours vaillant, son cœur tonjours onvert aux sentiments de piété, de justice, d'amitié? s'il est bien vrai que le héros l'aime tonjours, et tonjours sonffre loin d'elle? pourquoi enfiu il ne la délivre pas?

« Reine, lui répond Hanoûmat, ton Raghonide
 » ne sait pas encore que tu es ici : à mon retour, ses
 » flèches consumeront bientôt cette ville.

» Le seul plaisir qu'il tronve est celui, Vidé-» haine, que lui donne son ûme en se reportant vers » toi (1).....»

Dans le sommeil on dans la veille, tonjours Ràma est auprès d'elle. Il croit la voir dans la fleur, dans le fruit, dans tont ce qui brille et parfume, dans tont ce qui plait à la femme! « Sità! » murmure-t-il de sa donce voix; et, commt vers l'objet de son illusion, il s'aperçoit de son erreur: « Où demeures-tu,

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XXXIV.

» Vidéhaine? où es-tu? » Et sa voix expire dans les larmes.

Le discours de Hanoûmat remplit le cœur de la jeune femme de douleur et de joie tout ensemble. Râma souffre, mais il souffre pour elle!

Il est son seul refuge; elle sait par Nandà, la fille du vertueux Vibhishaua, que celui-ci a vainement conseillé à Ràvana de la rendre à son éponx. Il n'est plus que le courage de Ràma qui la puisse sauvér.

Ému des larmes britantes qui échappent aux yeux de la prisonnière, Hanodmat, dans l'élan de son dévouement, lui propose de la déposer en ce jour même dans les bras de Râma. Appnyée sur ses robustes épaules, qu'elle traverse ainsi l'Océan!

Quelle enivrante perspective! Ici, les tortures, la mort imminente; là-bas, la réunion, la vie! Maintenant, le malheur; dans un instant, le bonheur! Cependant Sità refuse...... Jamais elle ne s'appuiera sur un antre bras que sur celui de son époux. Sublime délicatesse, qui, quelques milliers d'années après, devait immortaliser un type virginal créé par l'in des plus poétiques génies de notre Occident!

Ce n'est pas furtivement que la femme outragée d'un héros doit revenir auprès de son mari; c'est sur le char de triomphe de l'époux vengé.

Hanonmat admire la jeune femme dans sa divine modestie. Il réclame d'elle un signe qui puisse assurer Rama qu'il a vu la coptive. Sità, d'une voix entreconpée par les sanglots, laisse avec lenteur échapper ces mots :

» Dis au roi des hommes : « Sità la Djanakide, » vouée au soin-de conserver ta faveur, est couchée, » en proie à la douleur, au pied d'un açoka et dout » sur la terre nue.

» Maître de la terre, tu es plein de vigneur, tu as
» des flèches, tu as des armes; et Ràvana, qui mérite
» le trépas, vit encore! Que ne te réveilles-tu! »\*

A cet entrainant appel succèdent de sévères reproches. Sità regarde encore Hanonmat, qui, partageant sa douleur, pleure anèrement. Alors, s'épauchant dans ce cœur ami, elle laisse déborder toute l'effusion de sa tendresse pour sou épons:

"J'aspire à revoir le visage de Râma, ce visage radieux comme la fleur du lotus, pur comme le disque éclatant de la lunc. En le voyant, ó messager! j'éprouverais la méme joie que la terre lorsqu'elle reçoit la rosée matinale sur ses épis à demi « éclos (1)! »

Puis avec une aimable candeur, un pudique abandon, elle évoque le souvenir de ces deux scènes du mont Tchitrakoîta, qu'nilleurs nous avons rucontées: le brillant tilaka que Râna dessina au front de Sità, et le châtiment de la corneille qui impor-

<sup>(1)</sup> Traduit par M. Etchnoff, Poésie héroique des Indiens.

tunait la jenne femme. Enfin, détachant de ses chevenx le joyau qui retenait sa tresse soyeuse : « Donne-le à Râma (1), » dit-elle à Hauoùmat.

Le messager va la quitter.

« Afin que mon glorieux époux se hâte de me » anore tandis que je vis encore, il te faut, Ha-» noûmat, lui dire cette parole : « Accomplis ton » devoir (2)! »

La pensée du devoir doublera la force de l'amour. Hanoûmat prend congé de la princesse, et les lurmes, les bénédictions de la prisonnière accompagnent sou départ.

Avidé de combat, Hanoûmat, détruisant le becage d'açokas dont il n'épargue que les bosquets habités par la captive, provoque la lutte qu'il désire. Effrayées, les Râkchasis interrogent Sità, et celle-ci feint l'étonnement. Quelques-unes d'entre elles conrent à leur maître, hir accontent cet étrange événement, et, lui dénonçant la protection que semble accorder à Sità le destructeur de ses jardins, elles l'excitent à punir le coupable qui, violant les défenses établies, a osé entretenir la prisonnière.

Mais Hanoûmat taille en pièces les armées qu'envoie contre lui le monarque des Ràkchass; il tue ses meilleurs généranx; il n'épargne même pas Aksha, le beau roi de la jeunesse, le bien-aimé fils

<sup>(1)</sup> Soundarakûnda, chap. XXXVI.

<sup>(2)</sup> Idem, chap. XXXVII.

de Răvana. Euchainé enfin par la flèche de Brahma que lui décoche le magicien Indradjit, le plus redoutable des enfants de Ràvana, il est amené devant le noir souverain. Les lois s'opposent au supplice d'un ambassadeur : Hanoûmat ne peut donc être tué.

Ici l'assimilation de l'indigéne au singe est complète. Le poête imagine que Ràvana fait mettre le feu à la queue de l'homme des hois. De cette situation bizarre, ridicule uneme, jaillit eucore une beauté poétique.

Du bocage d'açokas Sità voit celui qui pour elle s'est exposé au danger; elle le voit, eutouré de flammes, ignominieusement trainé dans la ville par les Ràkchasas. Accablée de douleur, la pieuse jenue femue, cherchant encore dans la prière nu remêde à ce nouveau malheur, conjure le dien du Feu;

« Si j'ai signalé mon obéissance à l'égard de mon » vénérable, dit-elle; si j'ai cultivé la pénitence pon » si même je n'ai violé jamais la fidélité à mon » époux, Fen, sois bon pour Hamonnat!

S'il est dans ce quadrumane intelligent quelque
 sensibilité pour moi, ou s'il me reste quelque bou heur, Feu, sois bon pour Hanoûmat!

S'il a vn, ce quadrumane à l'âme juste, que ma
 conduite est sage et que mon cœur suit le chemiu
 de la vertu, Feu, sois bon pour Hanoimat (1)!

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XLIX.

Et le feu, courhant autour de la princesse sa flamme la plus pure, semblait lui répondre : « Je » suis bon pour Hanoûmat! »

L'homme des bois ne souffre pas, et il à deviné à qui il doit le bien-être qu'il éprouve. Sondain, s'échappant de ses liens, il massucre ses gardiens, et le fils du Vent, planant au-dessus de Lankâ, y répand de tous côtés l'incendie et la mort.

Pendant un instant de cruelle angoisse, Hanoùmat se reproche sa précipitation. Si les flammes avaient atteint Sità, si lui-même avait causé la mort de celle qu'il voulait défendre et venger! Mais les génies des cieux, exaltant son courage, s'écrient:

« Voici la ville de Lankå brûlée, avec ses arcades, » ses palais, ses remparts; mais l'incendie a respecté » la Djanakide (1)! »

De son cété, Sità ne craint plus rien pour le messager de Ràma. Une Ràkchasi, nommée Saramà, tonte dévouée à la captive, lui a annoncé la délivrance de Hanoûmat et sa vengeance. Tout brûle, excepté le bosquet qu'habite la Vidéhaine. Saramà hii répête les discours des suges, qui, dans ces événements, pressentent le triomphe futur de l'épouse outragée.

Après avoir une dernière fois pris congé de la malheureuse princesse qui le suppliait de demeurer

<sup>(1)</sup> Soundarakánda, chap. Ll.

encore, tant elle redontait de voir s'éloigner avec lui ses dernières espérances, Hanoûmat, s'élançant dans les airs, alla rejoindre ses compagnons.

La joyense arrivée des Vánaras annonce aux princes alliés que Sità est retrouvée.

« Où habite Sità? Quelle est à mon égard la conduite de cette reine (1)? » Telle est la première question que leur adresse Râma.

Hanoumat lui répète le message de la prisonnière, dont il lui retrace la fidélité, la piété, la douleur; il lui remet l'agrafe qui retenaît la tresse de la jenne femme, et dont Daçaratha lui-même avait, au jour du mariage de ses enfants, orné le front radieux de la fiancée.

C'est avec une profonde énotion que Râma reconnaît cette perle qu'il presse sur son cœur, et Lakshmana mêle ses larmes à celles de son frère.

Cette perle rare,
 dit R\u00e4ma,
 fut port\u00e9e long temps par ma bien-aim\u00e9e : en la revoyant aujour d'hui,
 il me semble voir Sit\u00e0 elle-m\u00e9me.
 . . .

Sità vivra longtemps, si elle pent supporter la
 siams insis encore; sans elle, beau singe, je ne
 saurais vivre un seul instant; voilà quelle est ma
 pensée!

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. LXVI.

 Gonduis-moi, Hauoumat, aux lieux on est ma » hien-aimér : après les nonvelles que tu m'as dontnées, il est impossible que je reste ici nu moment!
 Gomment, craintive, abandonnée, ma ravissante

comment, craintive, anathonice, ma ravissante
 épouse vit-elle an milieu de ces démons terribles,
 de qui la vue inspire l'éponvante?

Hanoûmat, que dit Sitâ? Répète-moi ses paroles
 dans la vérité : c'est le remède qui vraiment pent
 me rendre à la vie, comme le malade (1)!

. . . . . . .

Et Hanoûmat lui détaille son entrevue avec la prisonnière.

Ràma écoutait avec ravissement. Mais pour tont le bonheur que lui a apporté Hanoómat, que lui rendra-t-il, lui exilé, lui misérable? Alors, tendant les bras au général: « Cet embrassement est tonte ma » richesse, fils du Vent, » lui dit-il: « reçois donc ce » présent assorti au temps et à ma condition (2). »

L'armée se met immédiatement en marche. Elle arrive au bord de la mer.

La voix solennelle de l'Océan tonnait et mugissait. Les vagues, soulevées par l'onragan, roulaient leurs tourbillons d'écnme, et entrainaient dans leur folle conrse les monstres marins. Dans l'onde mirotiaient et pailletaient les étoiles; et le ciel et la mer, caressés

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. LXVIII.

<sup>(2)</sup> Soundarakánda, chap. LXX.

par la vagne et laiteuse lueur de la reine des mints, confondant leurs limites dans le même horizon, semblaient ne former qu'une même mer ou qu'un même ciel.

Râma contemplait cette scène imposante et mélancolique, et sa pensée franchissant l'espace, allait retrouver sa compagne chérie : « Vent, » disait-il, « répands sur moi ton haleine, soufflant du côté où » est ma bien-aimée; touche-moi du souffle qui l'a » touchée (1)! »

Dans Lanka, on s'assemblait, on délibérait.

La mère de Ràvana, la reine Nikasha avait été témoin des désastres qui, avec Hanonmat, s'étaient abattus sur l'île. Depuis longtemps elle blàmait les violences de son fils; elle avait sonfiert, comme d'un poison, de l'enlèvement de Sità, et en avait pressenti les suites. Dejà le châtiment commençait. Elle s'adressa au seul homme qui pût comprendre compien les mœurs de cette cour voluptueuse et sanguinaire froissaient ses purs et généreux instincts, à son fils Vilbiishana, l'ame juste.

« Hanoûmat, » lui dit-elle avec une douloureuse conviction, « Hanoûmat fut envoyé ici par le » fils de Raghou, versé dans la science de la politique » et livré au soin de chercher son épouse bien-aimée : » le messager a vu la captive.

<sup>(1)</sup> Soundarakanda, chap. LXXV.

 C'est là, mon fils, un grand écucil pour le monarque des Ràkchasas: In sais, prince à la vaste prévoyance, ce qui doit en résulter à comp sur dans
 l'avenir,

• Car, ó toi qui sais le devoir, un grand plaisir, • que l'on goûte en violant son devoir, ne manque • jamais d'apporter à l'homme une affreuse calamité • pour augmenter la joie de ses ennemis (1). •

Elle devine ce que l'enlèvement de Sità a du amasser de douleur et de colère dans le cœur de l'époux outragé. Ce Ràma, qu'elle croit la mort ellemême incarnée sur terre, elle le sent supérieur à son fils!

Que Vibhishana se rende auprès du sonverain plongé dans les ténèbres des sens; qu'il fasse luire is ses regards la pure lumière du vra. Ce qu'une faible femme, une mère n'anrait pas la force d'accomplir, qu'un homme de cœur, qu'un frère l'entreprenne. - Reuvoie libre Sità! - Que cette parole, s'il en est temps encore, sauve le monarque et son peuple!

Le prince s'inclinant, entoure de ses bras les pieds de la reine mère, la salue de l'andjali et se rend an conseil des ministres.

A ce moment, Ràvaua demandait à ses conseillers qu'ils l'éclairassent sur la situation que lui avait faite le rapt de Sità. Il leur laissait toute liberté de

<sup>(1)</sup> Soundarakanda, chap. LXXVI.

blâme, comptant bien qu'ils n'oscraient user du privilége que leur octroyait son royal bon vouloir. Tous en effet rivalisaient de flatterie, et, à l'envi, excitaient le violent monarque aux résolutions extrèmes. Enfin se précipitant sur leurs armes, jetant des cris de mort, ils allaient s'élancer hors de la salle du conseil, quand une voix calme et solennelle les arrêta. Que Sità soit rendue au prince vertueux que Ràvana a injustement attaqué! Qu'elle hi soit rendue avant que les ruines de Lankà aient attesté le triomphe vengeur de Ràma! Qu'elle hi soit rendue avant que le soleil ait éclairé la honteuse défaite des Ràkchasas! Qu'elle hi soit rendue avant que Ràvana ait expié de son saug ses actes insensés! Tels éclaient les conseils que Vibhishana adressait à son frère.

a Pour sauver ta capitale avec ses R\u00e4kchasas et ta » vie, jet\u00e9e dans un p\u00fcril extr\u00e9me, snis la parole » salutaire et vraie de tes amis; rends sa Mithilienne » au Dacarathide.

Renonce à la colère, par laquelle on détruit sa gloire et sa race; cultive la vertu, qui ajonte un nouvean listre à la beanté de la gloire; prête une o reille favorable à ma voix; fais que nons puissions vivre, nous, nos parents, nos fils, et rends sa Mithilienne au Daçarathide (1)!

<sup>(1)</sup> Soundarakánda, chap. LXXX.

Soins inutiles! En vain Viblishana persiste et manifeste l'intention d'abandonner, non sans regret, ce repaire d'iniquités, et d'aller respirer auprès de Râma une atmosphère plus pure. Le roi, furienx de cette résistance, outrage le noble prince, et du pied le renverse de son trône d'or. Mais l'offensé se relevant avec dignité:

« Si un autre que toi, nocturue Génie, » dit-il à Ràvana, « m'avait tenu ce discours, il eût cessé de » vivre à l'instant même. Loin de moi, honte de ta » race (1)! »

Suivi de quatre ministres, il s'élance dans les airs, et planant au-dessus de Lankà, dit encore au monarque:

Le véritable ami d'un roi est l'homme qui,
 attentif à son devoir, observant ce qui est pour son
 maître le bien on le mal, donne un conseil qui
 déplait, mais qui sanve.

Il l'adjure une dernière fois de s'arrêter sur la pente funeste qui l'entraine, avant que le précipice l'ait englouti; et après uvoir rendu compte à la reine mère de la mission qu'elle lui avait confiée, il s'éloigue.

Râma, repoussant les soupçons de Sougriva, accueille avec affection celui qui vient à lui sous les dehors de l'amitié. Il répète un noble adage chanté

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. LXXXVIII.

naguère par un sage: L'homme doit sacrifier sa vie même pour sauver celle de l'eunemi qui l'implore. Râma se souvient du serment qu'il a prononcé, alors qu'adolesceut il était revu dans la caste guerrière des Kchattriyas: « Je promets d'assurer la sécurité de « tous les êtres, et d'épargner dans le combat ceux « qui diront, implorant ma pitié: « Je me rends à « toi (1)! »

N'y a-t-il pas dans ce sement le germe de cette institution qui, quelques milliers d'années après, devait éclore dans notre Europe, et rester le plus glorieux souvenir de notre moyen age?

Alors se prépare pour l'ancienue Ceylan un changement de dynastie : Râma prie Lakshmana de sacrer avec l'eau de la mer Vibhishma, par sa grâce, monarque des Râkchasus et roi de Lankâ.

Pendant trois mitts, Ràuna accomplit une rigoureuse pénitence, afin que l'Océan propice daigne livrer passage à l'armée. Mais la mer est sonrde à ses vœux. Irrité, le Kchattriya la bouleverse de ses flèches qui sillonnent de leurs traits embrasés les vagues frémissantes. Sur l'onde les flammes conrent, se développent, et l'Océan, transformé en une nappe de feu, ébranlé jusque dans ses fondements par le retentissement des armes divines, consent, non à se laisser surmonter d'un pont, mais à recevoir un

<sup>(1)</sup> Soundarakânda, chap. XCI.

mole. C'est Nala, un des généraux de Songriva, qui en dirige la construction. Rochers, cimes de montagnes, bonquets d'arbres forment cette jetée immense, dont aujourd'hui encore les Hindous reconnaissent et vénérent les restes dans les banes de sable qui rattachent presque l'ile de Ceylan au continent, et qu'ils nomment pont de Râma (1).

Ce fut ainsi que, dans l'espace d'un mois, l'armée put traverser l'Océan.

Les rapports inquiétants des espions que Ràvana a envoyés vers l'armée ennemie n'ébraulent pas ses résolutions. Du't le ciel même la lui disputer, il gardera Sità.

Mais une idée lui sourit. Son époux tné, peut-être la captive consentirait-elle à une seconde union. Annonçant à Sità la mort de Ràma, la défaite des Vanaras, il fait rouler à ses pieds une tête d'homme et un arc. La jenne femme a reconnu le visage et l'arme de son époux!

Sa première plainte lui est arrachée par une amère souvenance : elle maudit Kékéyi, et s'évanonit.

Quand elle revient à elle, elle baise le pâle visage

<sup>(1)</sup> Pont d'Adam; ainsi le nommèrent les Portugais, qui s'imaginérent que le paradis terrestre était situé daus l'île de Ceylan, et qu'Adam, ainant à se promener avec Éve jusqu'à la côte du Malahar, avait jeté ce môle eutre l'île et le continent.

qu'elle croit être celui de Râma. Son mari est mort, et, pensée à jamais poignante, il est mort pour elle! Kâauçalyà ne reverra plus celui qui loin d'une mère a péri.

« Pourquoi ne tournes-tu pas tes yeux sur moi, » Râma? Pourquoi ne m'adresses-tu pas une parole,

» à moi, qu'enfant tu pris enfant pour ton épouse, et

» qui toujours accompagnai tes pas?

» Souviens-toi de ce mot : « Je t'aimerai! » que » j'ai ouï de ta bouche, Kakoutsthide, au moment

» où tu pris ma main devant l'autel : emmène-moi,

» femme désolée, emmène-moi donc avec toi (1)! »

Peut-être à cette heure le corps de son époux est-il trainé par les Ràkchasas, livré à leurs outrages, et privé des honneurs funèbres! Scul Lakshmana reviendra du long exil et apportera lu mort à Kâaucalyà. Que Ràvana tue l'épous eur le corps de l'époux et les réunisse au moins dans la mort!

Pendant qu'elle exhalait ainsi sa douleur, le trouble était dans Lankå, et Rúvana, ému des sinistres nouvelles qui circulaient dans la cité, quitte précipitamment sa captive. La tête et l'arc ont disparu avec lni.

La Ràkchasi Saramà, cachée dans un coin désert du bocage, avait tout vn, tont entendu. Elle aimait Sità, et toujours sa voix faisait entendre à l'oreille de

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. VIII.

la prisonnière de gracieuses et consolantes paroles. Naguère elle lui apprenaît la délivrance, le triomphe de Hanoùmat. Maintenant elle oublie jusqu'au soin de sa vie, jusqu'au danger qu'elle fait courir à sa famille. Un mot peut la tuer, peut perdre les siens; mais ce mot rassurera Sità, et elle le lui dira.

Elle s'avance, elle parle; elle sait pourquoi Ràvana est sorti en proie à une vive émotion. Râma, Râma qui vit, car Sità a été fascinée par une illusion, Ràma s'approche, et demain attaquera Lankâ.

Et pendant qu'elle parle, le bocage-retentit d'un fracas inaccoutuné :

- « Écoute! » dit Saramâ; « la timbale effrayante qui
- » fait courir le brave à ses armes et qui fend le cœur
- » du lâche envoie dans les airs un son profond comme
- » le bruit des unées oragenses. Voici qu'on met les
- » harnais aux éléphants déjà enivrés pour les com-
- » bats, voici qu'on attelle aux chars les coursiers : on
- » entend çà et là courir les fantassins, qui ont vite
- » endossé la cuirasse; de toutes parts toute la rue
- \* royale est encombrée d'armées, comme la mer de
- grands flots impétuenx à la fougue indomptable.
  Vois cette lumière diversement colorée, que pro-
- » jettent à la ronde en faisceaux les boucliers, les
- » cottes de maille et les javelots reluisants; on dirait
- » le feu qui dans la chaude saison dévore les forêts
- » d'un incendie spontané.
  - » Écoute le son des clochettes! Écoute le bruit des

- » chars! Écoute même le hennissement des chevaux » et les fanfares de la musique guerrière!
- Ge trouble confus, épouvantable, vient des Râkchasas, qui, portant hant les flèches et les armes,
  suivent le monarque des Yâtavas (1).
- » Daigne te protéger Lakchmi, qui étouffe les chagrins! cette éponvante des Râkchasas, belle aux » yeux charmants comme les pétales du lotus, c'est » Râma qui l'inspire, tel que le dieu, armé de sa » foudre, sême la terrenr chez les Daïtyas (2). »

La joie renaissait dans le cœur nleéré de Sità. Contimant de la consoler, Saramà brûle de lui pronver mieux encore son affection, son dévouement. La princesse désire-t-elle que son amie se rende auprès de Râma? Un mot, et elle y conrt! Mais Sità, assurée de la vie de son époux, préfère être informée de ce qui en ce moment se trame dans les conseils de Râvana.

La Ràkchasi y vole, et bientôt de retour, elle est tendrement embrassée .par Sità, qui la remercie d'une amitié que la crainte de la mort même ne peut ébranler.

- « Tout ce monde, hélas! est guidé par l'intérèt » dans ses amitiés; mais toi, illustre dame, tu aimes » avec désintéressement.
  - » Avec le sang pur d'une noble race, avec les ver-

<sup>(1)</sup> Autre nom des Råkchasas.

<sup>(2)</sup> Youddhakanda, chap. IX.

- » tus d'une âme toujours pure, tu es dans l'habitation
- » des Ràkchasas comme le Gange est sur la terre,
- » pour la purification des créatures (1). »

Saramà lui reud compte de sa mission. La reine mère a supplié Ràvana de délivrer la captive, et le plus vénérable de ses ministres lui a conseillé de recevoir Ràma avec honneur et de lui rendre Sità,

- « Mais, » continue la négresse, « en vain ces aver-
- tissements lui sont-ils donnés longnement par sa
- » mère et le plus vieux de ses conseillers, il n'a point
- » la force de te rendre la liberté, comme l'avare ne
- » peut se résoudre à lacher son or. Ton ravisseur,
- » Djanakide, ne pourra jamais prendre sur lui de te » renvoyer saus combat. »

Pendant qu'elle rassurait Sità sur l'indubitable issue de la lutte, un vent impétueux apportait dans Lankà le fracas guerrier du camp de Ràma. Le battement des tambours, le son des conques sont répercutés de montagne en montagne. Pour Sità, c'était la délivrance; mais pour les Râkchasus, c'était la mort.

Ràvana se troubla; le peuple trembla, car il soutenait une mauvaise canse. La race entière des Ràkchasas allait expier le crime de son chef.

Oui, on avait peur. Des pluies de sang se répandaient sur la ville; on avait vu rire et pleurer les sta-

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. X.

tnes; les puits et les lacs aux eaux naguère dormantes faisaient entendre de sombres mngissements ; les chars de guerre roulaient d'eux-mêmes; les chevanx pleuraient, et les drapeaux, ternis, déchirés, s'abattaient. Les corneilles, les chacals, les vautours criaient, et devant eux se teuait une femme noire aux dents blanches. L'ordre de la nature était renversé jusque dans la naissance des animanx. Les Sârikâs (1), les oiseaux familiers du logis, mormuraient un chant lugubre, Puis un homme noir et chauve scrutait nvidement chaque maison : c'était la Mort qui comptait ses victimes. Les rayons de feu du soleil brûlaient la terre; le vent soufflait d'un côté opposé à celui où était Ràvana. Les oiseaux de proie se réjouissaient dans l'attente d'un horrible repas. Et c'était pour une femme que tant de calamités menaçaient Lankà! Elle allait se réaliser l'antique prédiction d'après laquelle c'était par une femme que devait périr la cité des Géants! Mais Ravana persistait, et mettait la ville en état de soutenir le siége.

Une démarche suprème fut tentée auprès de lui par Angada, au nom de Râma. Celni-ci ayant, selon sa noble expression, la force de tenir le châtiment levé sur la tête de son ennemi, le sommait me dernière fois de lui renvoyer Sità ou de se mesurer avec lui. La dignité de l'ambassadeur violée, sa vie mise en dan-

<sup>(1)</sup> Gracula religiosa.

ger, telle fut la réponse du roi de Lankà. Mais Angada, échappant à ses gardiens, quitta, non sans vengeance, le palais de Ràvana.

Alors commencent ces étranges et gigantesques combats où les massues enflammées, les lances, les juques de fer, les haches, les arcs, les javelots des Rákchasas repoussent l'attique de ces Vánaras anxquels le poête, fidèle au caractère que lenr attribue la tradition, donne pour armes ongles et dents, arbres au tronc vigoureux, cines de montagnes et rochers.

Mais le magicien Indradjit, se rendant invisible, frappe de ses flèches divines Râma et Lakshmann. Harcelés par cet ennemi impalpable, les deux héros, après inte lutte désespérée, tombent sur le sol, nageant dans leur sang. La vie semble les avoir abandonnés.

Transporté de joie à la nouvelle du triomphe de son fils, Ravana ordonne à la vieille Tridjata de conduire, sur le char Poushpaka, Sità vers le camp ennemi. Qu'elle voie gisants cenx qu'elle attendait; qu'à cette vue elle meure de douleur, ou, déliée de ses serments, qu'elle tombe dans les bras d'un nouvel époux!

Quelques moments après, Sità contemplait la ruine de ses dernières espérances.

Elle les voyait s'anéantir avant que de doux enfunts, suspendus à son sein, eussent scellé son alliance avec Râma; elle les voyait s'anéantir avant que le diadème cût été posé sur son front. Mère, reine, tons ces titres disparaissaient devant celui de veuve!

- Ge n'est pas tant sur la mort de mon éponx que
   je verse des larmes, ce n'est pas tant sur la mort de
   Lakshmana, ce n'est pas tant sur moi, ni sur ma
   mère elle-mème, que sur Kâauçalyà, mon austère
   et pieuse belle-mère! Peutêtre en ce moment elle
   pense que son fils arrive au terme accompli du veu :
- « Quand verrai-je, » se dit-elle, « quand verrai-je » mon Kakontsthide accompagné de son épouse et de

» Lakshmana (1)? »

Mais Tridjatà, que depnis longtemps, nous l'avons
vu. avaient attirée les vertus de la royale captive.

Tridjată ne put supporter la vue de son chagrin :

« Reine, ne te livre pas an désespoir, » lui dit-elle,
« car tou épaux est vivant. »

Si Râma était mort, scraient-ils si brûlants de combattre, ceux qu'il avait pour auxiliaires? Râvana luiméme aurait-il envoyé vers les assiégeants la venve de lenr chef? Puis sur les pâles visages des deux frères luit encore ce divin rayon de la vie, la beauté! A ceux qu'elle enlève, la mort ne conserve pas tant de charme.

— « Puisse-t-il en être ainsi!» répondit Sità; mais l'aiguillon avait pénétré dans son cœur; et, rentrée

<sup>(1)</sup> Fouddhakanda, chap. XXIII.

dans sa prison, elle en retronvait toutes les douleurs, moins l'espoir qui les lui avait fait supporter.

Râma, sortant le premier de son évanouissement, contemplait son frère renversé dans l'attitude du trépas. Ah! que lui importait maintenant Sità? Une épouse, des enfants, partout il en trouvera; mais un frère, qui donc le remplacera! Et Soumitrà, mère égale à Kâmçalyà dans l'amour de Râma, que lui dira-t-il en revenant seul dans Ayodhyà? Que lui dira-t-il, lui pour qui est mort Lakslmana?

Complétement démoralisé, il priait ses alliés de retourner dans leur patrie; il s'inclinait devant le Destin.

Pendant que Sougriva, ordonnant à quelques-uns de ses guerriers de transporter les deux frères dans la caverne Kishkindhyà, jurait de ture Ràvana et de ramener à Ràma l'épouse ravie; peudant qu'on cherchait les moyens de guérir leurs blessures, le Vent murmurait à l'oreille de Ràma la révélation du divin mystère de sa naissance.

Et l'éclair sillonne la nue; les arbres déracinés sont précipités dans la mer; le fracas de la tempête ébranle les montagnes, fait ungir l'Océan. Et à la voix de Garonda, de l'oisean qui sert de monture à Vichnou, de l'oisean qui détruit les reptiles, les serpents dont Indradjit a enlacé les deux frères les abandonnent et rentrent dans le sein de la terre.

Râma, sortant comme d'un réve, ne se souvient

plus des paroles révélatrices du Vent. Elles doivent lui être rappelées au jour du châtiment de Ràvana.

Le saint des deux héros répand la joie parmi les Vanaras, la terreur parmi les Ràkchasas.

Les meilleurs généraux de Lankâ mordent la poussière. Bàvana, frappé de la force de ses adversaires, les juge dignes de les combattre Ini-mème. Il s'appréte à quitter son palais..... Mais dans la salle du conseil entre la royale épouse, Mandandari, la blonde favorite. Tenant son fils Mályavat pur la main; accompagnée de ministres, de femmes de tont âge, de Rákchasas portant, les mus, les jluripharas aux somnettes qui effrayent les serpents; les antres, les bambous qui écartent la fonle; escortée de guerriers qui ont l'arme à la main et l'inquiétude dans le cœur, Mandandari s'avance vers Rávana.

Le monarque se lève avec empressement, court à elle, l'embrasse, et se rassied sur son trône, pendant que son visage altéré, ses yeux rougis par les pleurs témoignent de son chagrin, de ses remords peut-être.

Il s'étonne de voir venir à lui sa compagne avec cet imposant cortége; il la prie de lui en dire la raison, et la reine puise dans son amour d'éponse et de mère la force de parler.

Elle a appris les désastres réitérés des armées râkchasis; elle sait que Ràvana se dispose à combattre, et voila pourquoi elle vient lui adresser des paroles de paix. Qn'il s'en souvienne! Ce n'est pas simplement un homme que ce Râma qui, dans le Djanasthâna, anéantit quatorze milliers de Râkchasus! Ce n'est pas simplement un homme que ce Râma, par qui fut immolé Khara! Ce n'est pas simplement un homme que ce Râma, par qui fut tué Báli!

Pieux et juste, il a été injustement attaqué par Ràvana. Que Sità soit rendue à son époux, et que le noble Vibhishana, cruellement méconnu par Ràvana, serve de médiateur aux deux monarques. Ràma, le prince qui aime jusqu'à ses ennemis, recevra avec bonté l'hommage de celni qui l'a offensé. Au nom de son salut, du salut de son royaume, que Ràvana cède an couseil qu'elle lui donne!

Ràvana, le cœur oppressé, exhalait de brûlants sonpirs. Il promena ses regards sur tous ces visages inquiets qui l'environnaient, prit la main de la courageuse princesse, et répondit avec une expression de donceur qui, en pareille rencoutre, ne hii était pas habituelle:

« Ce langage, que tu m'as tenu par le désir de » mon bien, reine chérie, n'est pas entré d'une ma-» nière fachense dans mon esprit (1). »

Mais lui, le vainqueur des dieux, pourrait-il s'abaisser devant un homme, devant celui qu'il nomme le protégé d'un singe! « Je me romps,

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. XXXIV.

» déesse, plutôt que de plier sous qui que ce soit. »

Rassurant tendrement Mandaúdari, il l'embrasse, l'engage à rentrer dans le gynécée annrès de la reine mère; et, la tête ceinte de la tiare, il s'elance sur son char de guerre, qu'ombrage la blanche ombrelle aux reflets de nacre, anx baguettes d'or.

Sougriva, Hanonmat, Nila, Lakshmana, se sont tour à tour mesurés avec lui. Rama enfin est en présence de celui qui lui a ravi tout son bonheur, qui l'a outragé dans son bonneur d'époux. Il brise de ses dards le clur de Ravana; blesse le monarque, qui s'affaisse. Il le tient en son pouvoir!

D'un trait rapide il lui enlève l'aigrette qui ornait son diadème, et lui dit:

- « Tu viens d'exécuter un grand, un bien difficile » exploit; ton bras m'a tué mes plus vaillants guer-
- » riers : anssi pensé-je que tu dois être fatigué, et
- c'est pourquoi mes flèches ne t'enverront pas au jourd'hui dans les rontes de la mort (1).

Aux beaux temps de notre chevaleric, la courtoise générosité d'un vainquenr lui dicta-t-elle jamais parole plus miséricordieuse au vaincu?

Ràvana rentré dans son palais, tronblé, frappé de crainte; il se rappelle les sages avertissements de Vibhishana, et le repentir s'empare de son ûne; mais son indomptable courage l'excite plus que jamais à la lutte.

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. XXXVI.

Koumbhakarna, son frère, le géant an sommeil semestriel, réveillé par l'ordre de Ràvana, se reud sur le champ de bataille. Il a blàmé la conduite de son frère, il l'a instruit de la naissance divine de Râma, et néanmoins il va courageusement au-devant de la destinée qui l'attend. Il trouve en comhattant la mort qu'il prévovait, et que vont chercher après lui quatre fils de Ràvana et deux de leurs oucles. Mais un terrible défenseur reste au roi de Lanka : c'est Indradjit, le vainqueur d'Indra, et qui déjà a mis en péril les jours de Ràma et de Lakshmana. Une seconde fois il les abat et fait de leurs auxiliaires un grand carnage. Ranimés par des panacées que Hanoûmat leur apporte avec la cime fleurie du mont qui les produit, les princes et leurs alliés sont de nonveau prêts au combat, et Sougriva ordonne l'assaut de Lanká.

Les assiégeants mettent le feu à la ville. Aux rongeàtres clartés de l'incendie, la bataille s'engage. Les Vànaras vont remporter la victoire.... Mais Indradjit veille et les fait reculer. Ivre de veugeance, il revient à la clarge. Par son art magique il a évoqué un fantôme de Sità, et l'a déposé sur son char. La jeune fennme est en larmes, et sur sa belle tête Indradjit tient l'épée levée. En vaiu Hanoûmat, les yeux noyés de pleurs, prédit à ludradjit le châtiment réservé dans les enfers au meurtrier d'une femme. L'assassinat de la fausse Sità répond à cette menace. Excités par un apre besoin de vengeance, les Vanaras combattent avec fureur. L'enuemi fuit, et Hanonmat auponce à Rama le meurtre de Sità.

Râma s'évanouit; et Lakshmana, courant à lui, le saisit dans ses bras. Vibhishana rassure les affligés. Il connaît l'art magique de son neveu; il sait aussi que jannis Râvana n'eût permis l'innolation de la belle captive.

Ce qui jusqu'à présent a fait la force d'Indradjit, ce sont les sacrifices qu'il offrait au Fei avant de combattre. Sous les sombres arcades du nyagorolla, le fignier des pagodes, sur le Nikoumbhila, la place où se brilaient les victimes, alors que les Ràkchusas y déposaient des bouquets de fleurs, des vétements rouges, des armes, une cuiller double de fer noir, Indradjit, égorgeant un bouc noir, en répandait le sang dans les flammes. Que Lakshunana snive le conseil de Vibhishana: qu'il interrompe le sacrifice, et le magicien sera vulnérable!

Quand Lakshmana revieut du combat, les assiégeants sont délivrés de leur plus cruel ennemi, et Râma, appuyant sur sou cœur le jeune héros, touche avec amour les blessures dont les flèches d'Indradjit ont sillonné son corps.

Ràvana a appris la mort du plus cher de ses défenseurs. Mordu au cœur, il va conrir au champ de bataille; mais, avant de tuer Râma et Lakshuana, la mort de celle qu'ils espèrent délivrer l'anra déjà vengé. Le glaive uu, il s'élanee vers le bocage d'açokas.

Sità comprend que sa dernière heure est proche; peut-être ses amis l'ont-ils précédée dans la tombe.

« Honte soit done à la Mauthará, » dit-elle, » ectte » bossue vicieuse, l'image du péché, elle à eause » de qui va fondre une telle douleur sur Kâau-» çalyà (1)! »

Mais un conseiller de Ràvana reproche sévèrement à son maitre de vouloir se déshouorer par le meurtre d'une femme. Le roi enveloppe d'un long regard sa tremblante captive, et la voyant si belle, il sent sa colère s'évanouir. Il rentre dans son palais.

Ràma moissonne l'élite des guerriers rakchasas. Sità déjà était vengée, et les gémissements des veuves remplissaient cette Lankà où souffrait l'éponse exilée.

Les Ràkchasis, privées de leurs époux, de leurs fils, de leurs parents, maudissaient cette Çoûrpanakhâ dont le fol amour avait amené tant de maux sur leur ile, et blâmaient amèrement Ràvana de son orgueilleux entétement.

La lutte supréme s'est engagée. Après un combat acharné entre Ràvana et les princes d'Ayodhyà, Lakshmana tombe, mortellement frappé. Ràma sent son eœur défaillir et ses yeux se mouiller de larmes.

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. LXXII.

Ge n'est pas le moment de faiblir, c'est celui de faire chèrement payer à Ràvana les sonffrances de Lakshmana. Il se contient et continue le combat. Mais quand Ràvana, prenant nu repos nécessaire, s'est momentanément éloigné du champ de bataille, Ràmaï pleure sur son frère.

C'est encore le dévouement de Hanonmat qui sauve Lakshmana. Chargé du mont où croît la panacée qui extrait les flèches, le voila qui arrive. Dans son voyage il a vu Bharata; il lui a appris les événements qui retiennent Rāma devant Lankā; il a recueilli les paroles d'amour et de regret que le jeune prince envoie à ses frères; il l'a entendu maudire, en sa mère et en lui-mème, la cause des malheurs qu'a entrainés l'exil de Rāma.

Après que Rama, délirant de joie, attirant sur son sein le frère qui lui était rendu, le couvrant de ses larmes, a pu lui dire : « Viens! viens! ..... Héros, je te vois donc , ó bonheur! ressuscité de la » mort (1)! » Après qu'il a déclaré que la perte de son anni l'eût arrêté dans l'accomplissement de son cavre, Lakslumana, d'une voix faible encore, lui reproche cette défaillance : « La fidélité à sa pro- » messe, » lui dit-il, « est le cachet de la grandeur (2). »

De nouveau les deux champions sont en présence. Tous deux sont montés sur de divins véhicules, car

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. LXXXIII.

<sup>(2)</sup> Idem, chap. LXXXV.

Indra lui-même, pour égaliser les chances du combat, a envoyé à Râma son char que conduit son cocher Mâtali.

La colère de Ràma bouleverse la nature. La terre tremble. La foudre éclate. Les flots mugissent. Ràvanu lui-même a peur.

Comme dans l'Iliade, les dieux et les titans de l'Inde renouvellent leurs anciennes querelles : « Vic-\* toire à toi, Daçagriva (1) ! » crient aux Ràkchassa les Daïtyas. — « Victoire à toi, Râma! » répond le chœur des immortels. Et an ciel, comme sur la terre, les deux principes, le bien et le mal, entrent en lutte.

L'issue du duel d'abord semble indécise. Les adversaires, blessés tous deux, déploient un égal courage, montrent un égal acharnement. Enfin, Râma, éclatant de rire, exhale dans un sarcastique langage la colère qui depuis longtemps fermentait dans son sein:

« En châtiment de ce que tn entrainas du Djanas» thàna ici mon épouse contrainte, tu vas perdre la » vie, ò le plus vil des Ràkchasas!

Abusant d'un moment où j'avais quitté ma
 Vidéhaine, tu me l'as ravie, triste, violentée, sans
 égard à sa qualité d'anachorète, et tu penses : « Je
 suis un héros! »

<sup>\*(1)</sup> Youddhakanda, chap. LXXXVII.

- » à un monarque heureux et puissant; elle est grande, » elle est glorieuse, et tu peux t'en vanter!
- Parce que des R\u00e4kchasas faibles, tremblants,
   t'honorent comme d'un culte, tu penses en tou
   orgueil et ta hanteur: \u00e5 Je suis un h\u00f6ros! \u00e7.
  - Je ne dors ni la mit ni le jour, noctivague aux
     actions criminelles; non! Ràvana, je ne puis goûter
     de repos tant que je ne t'aurai pas arraché de da
     racine!
  - J'ai passé tous ces mois sans cesser un instant
    de penser à ta mort : tu as mérité de mourir, et la
    mort ouvre ici pour toi la porte du trépas!
  - Je te connais, insensé, et néaumoins tu dis :
    Je suis un héros! » mais il n'est aucune pudeur en
    toi, qui m'as enlevé Sità comme un voleur!
  - Si tu avais enlevé de force Sità en ma présence,
    tué alors de mes flèches, tu serais allé chez les morts
    visiter Khara ton frère!
    - » Mais, par bonheur! tu viens t'offrir, insensé,

<sup>(1)</sup> Râvana était frère de Kouvéra, le dieu des richesses.

- dans le rayon de mes yeux, et tout n l'henre mes
   dards aigus vont t'envoyer dans le séjour d'Yama.
  - Aujourd'hui, les carnassiers vont trainer çà et là ta tête aux pendeloques flamboyantes, ta tête, con-
- ta tête aux pendeloques flamboyantes, ta tête, conpée de mes flèches et gisanţe dans la poussière dn
  champ de bataille.
- Jeté mort sur la terre, les vautours abattront leur
   vol dans ta poitrine et boiront, joyenx, Ràvana, le
   sang ruisselant de tes blessures au milien des jave-
- » lots et des flèches.....
- » Qu'ici donc de ton corps percé de mes dards les
   » oiseaux du ciel tirent les entrailles comme Garonda
   » tire les serpents (1)! »
- Et l'énergie de son âpre colère doublant en Râma celle du courage, il fait pleuvoir une grêle de flèches sur son adversuire.

Il dura sept jours et sept nuits, le grand combat.

« Il faut vaincre! » se disait Rāma. — « Il faut mourir! » se disait Rāvana.

Oni, il fallait mourir. Frappé au cœur par la flèche de Brahma, le noir sonverain roule dans son sang; et pendant que les Râkchasas s'enfuient, que les Vânaras jettent un cri de triomphe, toutes les voix

<sup>(1)</sup> Youddhaldada, chap. LXXXVIII. Garouda, demi-dieu ayant la tète et lea ilise d'un oiseau; il sert de monture à Vichnou. A la suite d'une quevelle qui survint entre sa mère Vinatà et sa hellemère Cadrou, mère des serpents, toutes deux femmes de Kacyapa, il devint le plan redoutable enueni des requiles;

da ciel se réunissent dans cette immense acalamation : 

¿ Victoire! »

Le char de Ràma était inondé de fleurs. Les Gaudharvas et les Apsaras étaient descendus sur terre; et tandis que les chanteurs des cieux célébraient le triomphateur, les divines bayadères déployaient devant lui, dans leurs danses vaporenses, leurs grâces enchanteresses.

Le soleil envoyait en gerbes d'or ses plus éblouissants rayons. La terre, inondée d'une lunuère pure et féconde, se reposait dans sa sereiue et radieuse beauté : les forces malfaisantes qui magnère la troublaient étaient anéanties. C'était la plus éclatante victoire que jusqu'alors la civilisation eût emportée sur la barbarie.

A la prière de Vibhishana, Ràma ordonne les funérailles de son plus cruel ennemi.

« La victoire, dit-il, éteint les inimitiés; la guerre » finie ramène la paix. Qu'on célèbre ses obsèques : » c'est mon désir autant que le tien (1). »

Tel n'avait pas été le premier mouvement d'Achille devant le cadavre du juste et loyal Hector.

Mais les femmes du gynécée se précipitent en foule sur le champ de bataille. Scène lugubre! Le sinistre lurlement du chacal, le cri lamentable du vantour,

Youddhakânda, chap. XCIII.

le chaut mélancolique du héron, le croassement du corbeau, répondent aux plaintifs gémissements des veuves de Rávana. Sur la terre transformée en un a bourbier de sang « elles foulent les cadavres des Rákchasas pour arriver à celui de leur époux.

 Hélas, mon noble mari! — Hélas, mon protecv teur! » sanglotent-elles.

Il est donc abattu le vainqueur des dieux, abattu par la main d'un homme!

« Enivré par les fumées de la poissance, tu fermas » l'oreille à tes vrais amis, qui ne parlerent jamais » que pour ton bien, et ta chute nous entraine avec » toi nous-mêmes. »

Que n'a-t-il cédé aux conseits de Vibhishana, de ses parents, de ses amis! Que n'a-t-il réuni les époux qu'il avait arrachés l'nn à l'autre! Mais pourquoi l'accuser? Le Destiu seul est coupable. La fatalité! dernier mot des cultes panthéistes!

Elle était là aussi, Mandaüdari, la blonde favorite. Jusqu'alors elle s'était tue auprès du cadavre de son époux, et le contemplait avec tristesse. Sondain elle parla. Ainsi ses pressentiments étaient fondés quand elle voyait en Râma plus qu'un homme. Vichnou seul, incarné sur terre, pouvait vaincre l'invincible Râvaua.

- Que la paix soit faite avec le Raglionide! te
   disais-je: mais tu n'accueillis pas mes paroles, et
   de la vient sou triomphe en ce jour.
  - » Tu t'es follement épris de Sitâ, monarque des

» Råkchasas, pour la perte de ton empire, de ta » personne et de moi-meme (1). »

Quel navrant aven de ce qu'elle a sonffert, quelle amertume, quelle vérité dans la plainte qu'elle va exhaler:

« Il y a des femmes qui lui sont égales, il y a des » femmes qui lui sont même supérieures en heauté; » mais devenu l'esclave de l'amour, tu n'as point » compris cela.

Elle n'est pas supérieure, elle n'est pas même égale à moi, ni pour l'extraction, ni pour la beauté, n ni pour la distinction des manières; mais, dans ton égarement, tu n'as point compris cela.

» La Mithilienne va donc maintenant se promener » joyense avec Rama, tandis que moi, infortunée, » je suis tombée dans une mer éponvantable de » chagrins! »

Maintenant elle a comm le malheur, celle que sa naissance et son rang surlammains semblaient devoir en préserver :

« Mon père est le souverain des Danavas, mon » époux était le monarque des Rakchasas, et j'avais » pour fils Çatrounirdjétri; anssi étais-je fière!

<sup>(1)</sup> Fouddhukânda, chap. XCV.

Mérite-t-il donc tant de regrets, celui qui est mort pour la rivale qu'il lui avait préférée?

 1l n'y a pas lieu pour moi, je le sais, de verser
 des farmes sur toi, renommé pour le courage et la force; mais la nature de la femme incline mon cœur
 à la pitié.

Tu es entré dans la route que tu te fis à toi-même,
 en prenant le mal, quand tu pouvais choisir le bien;
 c'est ma condition que je déplore, moi que ma
 séparation d'avec toi plonge dans une douleur pro-

separation d avec to plonge dans une donieur pro fonde!

 Royalement vétu de ta robe jaune et tes membres
 déposés inertement sur la terre, pourquoi, noctivague, gis-tu lå, pareil au sombre nuage, enveloppé
 d'un ciel orangé?

Pourquoi ne lui parle-t-il pas, à elle qui souffre, à elle qui sent couler en ses veines le sang des rois, le sang des dieux?

 Lève-toi, sire! Pourquoi es-tu couché là? Pourquoi ne me dis-tu pas une parole, à moi, ton éponse chérie? Honore eu moi, noctivague aux longs bras,
 la mère de tou fils!

Elle nurmure encore quelques plaintes; puis sa belle tête se renverse, froide et décolorée; la reine s'est évanouie.

Les femmes du gynécée la relevent, la raniment : « Reine, » lui disent-elles, « il n'a pas compris la marche inconstante des choses humaines; le malheur
 vient par toutes les conditions de la vie; honnie
 soit même cette splendeur instable des rois!

Et après cet amer retour sur le néant des grandeurs d'ici-bas, toutes ces voix s'éteignent dans un long sanglot.

Ràma contemplait cette scène : « Que l'on vaque » aux finérailles de ton frère, » dit-il à Vibhishana, « et que des consolations soient données à ces tron-» pes de femmes! »

Après le sacre officiel de Vibhishana, Rann charge Hanoûmat d'une mission. Qu'il entre dans Lanka, et annonce à Sità que son époux vit et que son ravisseur est mort.

Sità ignorait tout. Hanoumat s'approche d'elle et s'incline :

a Mithilienne, Râma est en bonne santé avec Sougriva, avec Lakshmana; ce dompteur des ennemis a tué son rival, et, sa campagne heurensennent terminée, il te dit: « Salut (1)!»

Quelle nouvelle pour l'épouse exilée que depuis longtemps torturait cette alternative : le déshonneur ou la mort! pour l'épouse aimante et aimée qui peutêtre n'espérait plus revoir celui auquel elle avait inviolablement engagé sa foi! Elle se lève en sursaut.

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. XCVIII.

Naguère elle avait réagi contre son malheur; il lui avait même arraché des accents d'une déchirante expression. Maintenant le bonheur l'écrase et la laisse immobile et muette. N'est-ce pas le propre de la nature humaine que d'être plus forte contre la donleur que contre la joie?

Quand la voix de la jenne femme a pu se frayer un passage, Hanodmut, toujours incliné, les mains réunies en coupe an-dessus des tempes pour la saluer de l'andjali, implore de la princesse une faveur. Il a cruellement souffert autrefois, quand du hant du cinçapa d'où il contemplait la captive, il l'a vue en butte aux ontrages de ses gardiennes. Qu'elle lui permette d'assouvir les désirs de vengeance qu'aunassa dans son cœur ce navrant spectaele. Que par les tortures physiques qu'il leur infligera, les négresses expient les souffrances morales dont elles ont accablé leur douce victime.

Sità se tait pendant un moment; puis d'un ton gracieux et riant, elle prie Hanoùmat d'éparguer des femmes qui n'ont été que d'aveugles instruments d'un maître redontable, « des servantes for» cées d'obéir, qui se meuvent par la volonté d'un » autre.....»

Elle a sonffert, il est vrai, mais ne devait-elle pas expier les fautes qu'elle avait pu commettre autrefois? Le malheur est une purification. D'ailleurs le Destin l'a voulu! Et, avec une ineffable commisération, une céleste mansuétude, elle ajonte : « Faible, je sais par-

« Sità, la noble épouse de Ràma, « dit Hanoûmat, « vient de parler comme il était convenable. Donne-» moi tes commandements, reine, et je retourne où » m'attend le Raghouide. »

Voir Růma, c'est la l'unique désir de Sità; telle est unssi sa seule réponse.

Le fils du Vent est de retour auprès de Ràma; il hui raconte son entrevue avec Sifà, dont il hui mande le message. Le prince se tait; son visage est sévère, et cependant son regard est voilé de larmes. De profonds soupirs soulèvent sa poitrine. Après un long silence, il s'adresse à Vibhishana:

Fais venir ici la princesse de Mithila, Sitá, ma
 Vidéhaine, aussitôt qu'elle aura baigné sa tête, ré pandu sur elle un fard céleste et revêtu de célestes
 parures (1).

Vibhishana transmet à Sità l'ordre de Râma. Eh quoi I pour un frivole motif la réunion des époux est retardée ? Quelques pas séparent ceux que naguère séparait l'Océan, et ils ne se sont pas encore précipités dans les bras l'un de l'autre!

Sità, tonte couverte qu'elle est des vétements sonillés de sa captivité, vondrait courir à celui qu'elle

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. XCIX.

se mourait de uc point voir; mais Vibhishana lui rappelle le commandement formel de Râma. Elle se résigne et se laisse parer.

Bicutôt les Vanaras voyaient arriver vers le camp une somptueuse litière, et se pressaient sur le parcours du cortége. Ce fut un moment d'immense curiosité : « De quelle beauté donc est cette Vidéhaine? «,se disaient-ils. « Quelle est cette perle des femmes, à cause de laquelle ce monde des singes » fut mis en si grand péril?

» Elle pour qui fut tué un roi, ce Ràvana, le » monarque des Ràkchasas, et fut jetée dans les caux » de la grande mer une chaussée longue de cent yod-» janas! »

Vibhishana s'approche de Râma : « Je l'ai ame-» née, » lui dit-il avec joie.

Mais Ràma se détonrne, il se tait encore.

A peine eut-il appris qu'elle était venne, celle
 qui avait longtemps habité dans la maison d'nn
 Râkchasa, trois sentiments d'assaillir à la fois Râma,
 la joie, la colère et la tristesse.

Il ordonne que la litière s'avance. Une immense clameur s'élève du sein des masses; on veut voir, on attend; mais Vibhishaua fait reponsser le peuple. Râma s'en indigne. Il blâme le nonveau roi des Râkchasas d'éloigner de lui ceux qu'il considère comme les membres de sa famiille. Sità a reconnu la voix de son époux, et elle en a frémi dans son àme. Tels sont douc ces transports, cette ivresse que fait naître en lui la réunion tant désirée! Elle est la, près de lui, l'épouse qu'il pleurait, et sa première parole n'a pas été pour elle, et les spectateurs seuls de cette scène sont l'objet de sa sollicitude!

 Ensuite, » ajoute avec finesse le poëte, « la Djanakide, ayant regàrdé son époux, réfléchit, et, rémme, elle comprima sa joie au fond de son » cœur. »

La voix de Ràma se fait encore entendre, forte, vibrante, solennelle :

- a Que tes sujets, dit-il à Vibhishana, voient ta mère à côté du monarque son fils; c'est assurément là un » spectacle qu'ils ont vu plus d'une fois, et cependant, à chaque fois, il n'excite pas moins leur » curiosité.
- Ce ne sont pas les maisons, ni les véteiments, ni
  l'enceinte retranchée d'un sérail, ni l'étiquette
  d'une cour, ni tonte autre cérémonie des rois, quimettent une femme à l'abri des regards : le voile de
  la femme, c'est la vertu de l'épouse!
- » Dans les malheurs, dans les mariages, dans la » cérémonie où les jeunes filles choisissent d'elles-» mêmes un époux, dans un sacrifice, dans les » assemblées, la vue des femmes est abandonnée à » tout le moude.

- Celle que voici nous est venue de la guerre; elle
   est plongée dans une grande infortune; je ne vois
   donc pas de mul à ce que les regards se portent sur
   elle, surtout en ma présence.
- » Fais-lui quitter sa litière, amène la Vidéhaine » à pied même près de moi : que ces hommes des » bois paissent la voir! »

Une sourde colère se devinait dans ce discours. Frappés de stupeur, les peuples se regardaient et pressentaient quelque grand événement. Lakshmana, et même Sougriva et Angada, avaient páli.

- « A l'indifférence qu'il marqunit pour son épouse, » à ses manières effrayantes, Sità parut à leurs yeux « comme un bouquet de fleurs qui n'a plus de charmes » et que son maître abandonne. »
- Sità descend de la litière. Sons le voile de larmes qui convre son visage, son idéale beauté et sa grâce toute divine rayonnent d'un pur et touchant éclat. Les Vànaras la contemplaient àvec extase. Elle marche au milieu d'eux, chancelante, éperdue et frémissant de leurs regards.

Elle est arrivée devant Râma.

- A l'aspect de cette femme, qui animait un corps
   d'une beauté céleste, le Raghonide versa des pleurs,
   mais ne lui dit point un seul mot, car le doute était
   né dans son âme.
- Ballotté au milieu des flots de la colère et de
   l'amour, Râma, le visage pâle, avait les yeux

- » empourprés d'une extrème rongenr, tant il s'effor » cait d'v retenir ses larmes!
- Il voyait devant lui cette reine, debout, l'âme
  frissonnante de pudeur, ensevelie dans ses pensées,
  en proie à la plus vive affliction, et comme nue

» veuve qui n'a plus son protecteur.

- » Elle, cette jeuné femme qu'un démon avait » enlevée de force et tourmentée dans une odieuse » captivité; elle, à peine vivante et qui semblait reve-» nir du monde des morts:
- » Elle, que la violence arracha de son ermitage nu » instant désert; elle sans reproche, innocente, à l'âme pure, elle n'obtenait pas de son époux une » seule parole!
- Aussi, les veux déjà baignés par des larmes de pudeur au milien des peuples assemblés, fonditelle en des torrents de pleurs quaud elle se fut approchée de Râma, en lui disant : « Mon éponx ! »
- A ce mot, qu'elle soupira avec un sanglot, une
  larme vint troubler les yeux des capitaines simiens,
  et tous ils se mirent à pleurer, saisis de tristesse.
- Le fils de Sommitrà revoyait enfin cette femme qu'il ainnait comme une sœur et vénérait comme une mère; il la revoyait méprisée devant les peuples! D'un geste rapide il ramène sur son visage les plis de son vétement, et essayant de refouler ses plenrs, il s'efforce de « rester impassible en sa fermeté ».

Quant à Sità, l'épouse outragée a remplacé la

femme timide. Forte du pur témoignage de sa conscience, relevée par le sentiment de sa dignité, elle interroge Ràma d'un éloquent regard :

On la vit arrêter sur le visage de son époux un
 regard où plus d'un sentiment se peignait : c'était
 l'étonnement, la joie, l'amour, la colère, et même
 la donleur.

Râma a remarqué le brusque changement que décèle la noble attitude de la reine. Se maitrisant, il rompt son long et morne silence :

- Je t'ai conquise des mains de l'eunemi par la
  voie des armes, noble dame : reste donc à faire
  bravement ce que demandent les circonstances.
- J'ai assonvi ma colère, j'ai lavé mon offense,
  j'ai retranché du même conp mon déshonneur et
  mon ennemi.
- Aujourd'hui, j'ai fait éclater mon courage; aujourd'hui, ma peine a rendu son fruit; j'ai accompli
   ma promesse; je dois être ici égal à moi-même.
- Pour ce qui est de ton rapt en mon absence µar
   un démon travesti sous une forme emprantée, c'est
   le Destin qui est l'auteur de cette fante; la fraude
   s'est faite ici l'égale du conrage.
- » Mais qu'a-t-il de commun avec une grande va » lenr, cet homme à l'âme petite, qui n'essnierait µas
   » avec énergie la honte qui a rejailli sur lui (1)?.....

<sup>(1)</sup> Youddhukanda, chap. C.

Sità, osant à peine comprendre ces cruelles paroles, perd son courage momentané, et retombe, plus brisée que jamais, dans l'abime de son désespoir. Elle est si tonchante dans sa donleur, que Ràma, redoutant de succomber à la brûlante émotion qui l'agite, cherche un refuge contre lui-même dans une violente colère. Ses noirs sourcils contractés, il continue sans avoir la force de la regarder encore :

« Ce que doit faire un homme pour laver son » offense, je l'ai fait, par cela même que je t'ai re-· conquise : j'ai donc sauvé mon honneur.

» Mais sache bien cette chose : les fatigues que j'ai supportées dans la guerre avec mes amis, c'est · par ressentiment, noble dame, et non pour toi que » je les ai subies!

\* To fus reconquise des mains de l'ennemi par » moi dans ma colère; mais ce fut entièrement, noble a dame, pour me sauver du blime encourn et laver » la tache imprimée sur mon illustre famille.

 Ta vue m'est importune au plus haut degré..... " Va donc, je te donne congé; va, Djanakide, où il » te plaira!

» Voici les dix points de l'espace, choisis! il n'y a » plus rien de commun entre toi et moi. .

« Il n'est plus en moi aucune affection pour toi.....

» Va, te dis-je, où il te plait!»

C'était la répudiation. Mais comme si ce n'était

pas assez de tant d'opprobre jeté à la femme dévouée et courageuse qui avait préféré le souvenir d'un époux malheureux à l'amour d'un fortuné monarque, et les tortures, la mort imminente à la violation de la foi conjugale, Râma y ajoute la dernière des ignominies : il engage celle qu'il associa à son existence de choisir pour époux, ou Lakshmana ou Bharata, ou même Sougriva ou Vibhislama! Mais en même temps, par un acerbe mélange de courtoisie et de mépris, il laissait entrevoir le fond de sa pensée :

« Place comme il te plaira ton cœur, Sità! car » il n'est pas croyable que Ràvana, t'ayant vue si » ravissante et doucé de cette beauté céleste, nit pu » jamais trouver du charme dans aucune autre des » jeunes femmes qui habitent son palais! »

Sità était écrasée sous le poids de cette houte dont l'accablait publiquement son unique refuge et son seul protecteur. Néanmoins elle essaye de parler, et la majesté de l'innocence offensée éclate dans la réponse que sa voix lente et balbutiante peut à peine articuler:

« Tu veux me donner à d'autres comme une baya-» dère, moi qui, née dans une noble famille, Indra » des rois, fus mariée dans une race illustre. . . .

Je ne suis pas ee que tu penses, guerrier aux longs
bras; mets plus de confiance en moi; j'en suis digne,
je le jure par ta vertu elle-méme!

» Jamais, en idée sculement, je n'ai failli envers » toi (1).....»

Elle se plaint avec douceur que la longue intimité de leur union n'ait pu révéler à son époux son amour et sa chasteté. Que n'a-t-elle su par Hanonmat le changement survenn dans le cœur de Ràma! Elle lui eût, en se tuant, épargué les périls qu'il a affrontés pour elle.

Puis avec un mélange de sévérité, de tendresse et de fierté, elle évoque d'un ton mélancolique le souvenir naguère si doux, maintenant si amer, du jour de leur hyménée:

- Mais, sous l'empire de la colère, ce que tu mis
  avant tout, comme un esprit léger, monarque des
  hommes, ce fut ma qualité seule d'être une femme.
- J'étais née du roi Djanaka, appelée que je fus
   d'un nom qui attribuait ma naissance à la terre;
   mais, ni ma conduite, ni mon caractère, tu n'as
   rien estimé de moi.
- Ma main qu'adolescent tu avais pressée en mon
   adolescence, tu ne l'as point admise pour garant;
   ma vertu et mon dévouement, tu as tout rejeté
   derrière toi!

Elle se recueille. Elle a épuisé tons les moyens humains d'attester sa pureté. Le ciel seul pent mainte-

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. Cl.

nant témoigner pour elle. C'est à l'épreuve du feu que la fille des Aryas demandera sa réhabilitation. Que de fois ces scènes ordéales ne devaient-elles pas se renouveler chez les Aryas de l'Europe!

Triste, mais ferme, Sità s'adresse à Lakshmana :

- « Fils de Sonmitrà, élève-moi un bûcher; c'est le » remède à mon infortune : frappée injustement par é tant de coups, je n'ai plus la force de supporter la » vie.
  - Dédaignée par mon époux dans l'assemblée de
     ces peuples, je vais entrer dans le feu; c'est la seule
     ronte ici qu'il m'est séant de suivre.

Lakshmana hésitait.... Inquiet, il consulte des yeux Ràma, et dans l'expression de ses traits altérés il lit un acquiescement tacite. Il obéit.

À ce moment personne n'osait plus regarder l'époux de Sità, tant était graud le ravage que la colère et le chagrin avaient exercé sur sa noble figure.

- Anssitót qu'elle eut décrit un pradakchina autour
   de Ràma, debout et la tête baissée, la Vidéhaine
   s'avança vers le feu allumé.
- Elle s'inclina d'abord en l'honneur des dieux,
   puis en celui des brahmanes; et, joignant ses deux
   mains en coupe à ses tempes, elle adressa au dieu Agui cette prière, quand elle fut près du
   bûcher:
- De même que je n'ai jamais violé, soit en public,
  soit en secret, ni en actions, ni en paroles, ni de

- l'esprit, ni du corps, ma foi donnée an Raghouide;
- « de même que mon cœur ne s'est jamais écurté du
- » Raghouide; de même toi, Fcu, témoin du monde,
- » protége-moi de tous les côtés ! »

Elle fait le tour du bûcher, et la croyance des Aryas au suprême principe de vie, à l'âme nuiverselle que pour eux symbolisait le feu, Agni, anime encore les dernières paroles de leur descendante :

- « Agui, ó toi qui circules dans le corps de tons les étres, sauve-moi, ó le plus vertueux des dieux, toi » qui, placé daus mon corps, es en lui comme un » témoin! »
- Elle se prosterne devant son époux, et, an milien des gémissements des peuples, elle s'élance dans les flammes. Ràma était immobile et pleurait.

Mais tout à coup descend sur terre la troupe des Immortels. Kouvéra, le roi des richesses; Yama, le dieu de la mort, suivi de son cortége de Manes; Indra, le souverain des régions éthérées; Varouna, le Neptune de l'Inde; Civa et enfin Brahma, arrivent sur leurs chars éblouissants à la course rapide. Daçaratha, resplendissant d'une gloire divine, est avec env.

Brahma étend le bras vers Râma qui s'incline :

- « Comment, lui dit-il, peux-tu voir avec indiffé-
- » rence que Sità se jette dans le feu d'un bûcher? » Comment, ó le plus grand des plus grands dieux,
- » ne te reconnais-tu pas toi-même? Quoi ! c'est toi

» qui es en doute sur la chaste Vidéhaine comme un » époux vulgaire (1)! »

Et Râma répond :

" Je suis, il me semble, un simple enfaut de " Manou, Rama, le fils du roi Daçaratha. S'il en est " d'une autre manière, daigne alors ton excellence " me dire qui je suis et d'on je proviens."

Alors l'antique aïeul des mondes, le principe créateur, l'Étre existant par lui-même, révèle à Râma dans un sublime discours sa divine origine :

« Écoute la vérité, Kakoutsthide, o toi de qui la » force ne s'est jamais démentie!

Ton excellence est Narayana, ce dien auguste et
 fortuné de qui l'arme est le tchakra..... Tu es
 l'homme le plus grand des hommes.

 Tu es l'invaincu; tu es Vichnon, qui porte la » couque; tu es Krichna même l'éternel.....; tu es » celui qui a été et celui qui sera; tu es le vainquenr » des ennemis.

L'impérissable vérité des saintes Écritures est
dans toi, Raghouide, au milieu et à la fin; tu es le
devoir le plus haut des mondes.....

\* Tu es le chef de la guerre et le chef de la paix;
 \* tu es l'intelligence, la peusée, la patience, la répression des seus; tu es l'origine de tout et tu n'as pas de fin....

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, ch. CII.

» Tu es la demeure de la vérité..... »

Selon le religieux et philosophique instinct qui induisait les descendants des Aryas à rumener à une cause première toutes les forces de l'univers, Brahma confond les dieux et lui-même dans l'imposante personnalité de Vichnon.

- « Tu es vu, continuc-t-il, fléan des ennemis, au » commencement et à la fin des mondes; mais on ne » connaît de toi ni le commencement ni la fin. « Quelle est son essence? » se dit-on. »
- Étrange contraste! Dans cette scène imposante se résument, se confondent les croyances de la société àryenne et celles de la société brahmanique. Tout à l'heure c'était Agni que Sità invoquait comme le principe de vie; maintenant c'est Vichnou que Brahma recounait comme l'âme universelle, comme le moteur supréme, comme le soutien des mondes. Le jour finit, la nuit commence; mais les derniers reflets du soleil couchant se mèlent encore aux ombres du soir. Était-ce là cependant le développement que l'on devait attendre du germe contenn dans les Védas, germe auquel les derniers chants des hymnes avaient semblé promettre une autre éclosion?
- « Que tu fermes les yeux, » continue Brahma, » on » dit que c'est la nuit; si tu les ouvres, on dit que « c'est le jour : les dieux étaient dans ta pensée, et » rien de ce qui est n'est sans toi.

» On dit que la lumière fut avant les moudes; on » dit que la muit fut avant la lumière; mais ce qui fut » avant ce qui était avant tont, on raconte que c'est » toi. l'âme supréme.

« Sità même est Lakchui, et ton excellence auguste est Vichnon, le dieu armé du tchakra : c'est » pour la mort de Ràvana que tu es entré ici-bas » dans un corps humain. »

Maintenant le grand œuvre est accompli. Que Rama retourne en son empire terrestre. Roi dans le temps, dieu dans l'éternité.

- Elle ne sera pas vaine, la piété de ces hommes,
   qui, dévoués à toi, ancien des âges et le plus grand
   des hommes, chanteront tes louanges sur la terre.
- Jamais la ruine ne tombera sur les hommes qui
   proclameront cette louange sainte, cette histoire
   céleste des temps passés.
- Mais en Ràma, l'homme souffrait toujours..... Soudain, de la flamme qui s'élevait pure et radieuse, s'élance Agni incarné. Il tient dans ses bras et dépose dans ceux de Ràma l'épouse immaculée:
- « Le Feu mit de son sein dans le sein de Ruma la » jeune, la belle, la sage Videhaine aux joyanx d'or « épuré, aux cheveux noirs bonclés, vetue d'une » robe écarlate, parée de fraiches guirlandes de » fleurs, et semblable au soleil enfaut (1). »

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. CIII.

Lui, « le témoin incorruptible du monde, » le juge supréme, il atteste à Râma la chasteté et les sonffrances de Sità dans la captivité où la retenait la violence d'un ravisseur.

« Reçois-la pure, sans tache : il n'existe pas en »-elle la moindre fante; Raghonide, je t'en-suis le » garant.»

Et Râma déclare que jamais il n'a donté de la fidélité de sa fennue. Ce que sa conduite avait paru avoir d'inexplicable avait en pour but de révéler an monde une vertu qui ne devait même pas être soup-connée. Pour que l'honneur de la reine fût sanf, il fallait que la fennue souffrit.

En ce jour, la victoire de Rûma, le pieux accomplissement de la parole de son père, ont ouvert à
cebui-ci le riel d'Indra. Daçaratha voit ses enfants;
il contemple avec émotion sa brn, sa fille d'adoption.
Mais le Swarga même, mais les bosquets du Nandana ont peu de charme pour celni qui n'a personne
à y aimer; et, avec une donce mélancolie, le fen roi
envie le bonheur de Kâauçalyû et de cenx qui vont
vivre sous les lois de Râma. Les quatorze années
d'exil sont révolnes; Kâaucalyû a revoir son fils, et
Ayodhyà son maitre. Daçaratha exalte le dévouement
de Lakshmana, impérissable modèle de piété fraternelle; il atteste l'inaltérable pureté, l'inviolable
attachement au devoir de sa bru.

Un nuage obscurcissait cependant le bonheur de

Ràma. Quand il y a quatorze ans son père quitta la terre, il maudit Kékéyi et Bharata.

- « Que 'cette malédiction, seigneur, » dit Ràma suppliant, « ne frappe ni cette mère ni son fils (1)! »
- « J'y consens! » répond Daçaratha, « Quelle » autre chose veux-tu que je fasse? » reprend-il avec tendresse.
  - « Jette sur moi un regard propice! » ·
- Avant de remonter au ciel, Daçaratha interpelle Sità: « Ma fille! »

D'une voix haute, mais douce, il donne à sa conduite passée une suprême consécration, à sa conduite à venir un noble encouragement.

- « Il ne faut pas ouvrir ton cœnr, Videhaine, au ressentiment que pourrait y conduire cette répudiation apparente; c'est le désir même de ton bien qui inspira cette conduite au sage Râma, pour amener ici la connaissance de ta pureté.
- L'action vaillante, scean de ta pureté, que tu as
   faite aujourd'hui, ma fille, éclipsera la gloire des
   femmes dans les siècles à venir.
- Tu te complais dans l'obéissance à ton mari et tu n'es pas une femme que l'on ait besoin de redresser, je n'en disconviens pas; mais j'ai dû néanmoms te donner cet avis. Que ton époux soit devant tes yeax comme une divinité suprème.

Youddhakanda, chap. CIV.

Glorieux, il s'clève an Swarga; mais ses regards sout abaissés vers la terre et ue quittent pas le fils bien-aiué qu'il y laisse.

Après qu'à la prière de Ràma, Indru a eu ressuscité ses auxiliaires frappés sur le chump de bataille, les dieux iuvitent le voi d'Ayodhyà a consoler Sità, et à revenir immédiatement dans la capitale de son royaume. C'est le vœu le plus ardent de l'exilé que de revoir sa patrie, ses mères chéries, parmi lesquelles tonjours il place Kékévi.

Le cortége est en marche pour le retour. Râma, Sită, Lakshmana, les princes des Yanaras, Vibhishana et ses conscillers sont dans le char Ponshpaka. Les alliés de Râma ont vouln assister à son sacre et saluer la reine Kâangalyà.

Voyage émouvant, où à chaque pas les exilés retrouvent les traces de leur long et dramatique pêlerinage. Râma montre à sa jeune femme qui s'appuie sur lui les fieux où il a vainen pour elle, où il u souffert sans elle; les ermitages qu'ils ont habités ensemble, heureux encore dans leur malheur. Souvenirs gracieux on terribles, donx on amers, qui préparent l'émotion du deroier de tous:

<sup>(1)</sup> Youddhakanda, chap. CVIII.

Informés par Hanoûmat de l'arrivée de ceux dont ils pleuraient l'éloignement, Bharata et son peuple se portent au-devant d'eux. Des milliers de guerriers, montés sur des éléphants richement caparuçonnés, ouvrent la marche. Bharata les suit, entouré de ses ministres, des chefs des brahmanes, des notables des corporations ouvrières, des citadins chargés de fleurs et de confitures, d'une multitude de cavaliers et d'hommes à pied tenant des lassos, des glaives et des lances. Les bardes ehantaient, les bayadères les accompagnaient de leurs conques, de leurs timbales, de leurs tambourins.

Bharata portait les insignes de la royanté: l'Ombrelle, l'éventail, le chasse-mouche. Sur sa tête étaient les sandales que Râma lui avaient remises au mont Tchitrakoûta en lui cédant pour quatorze ans le droit de souveraineté, et que Bharata avait déposées sur le trône, où jamais il n'avait voulu monter. Les veuves de Daçaratha, Kâançalyâ et Soumitră en tête, l'accompagnaient sur leurs chars.

Tout à coup un cri immense se fait entendre : « Voici Râma (1)! »

Bharata monte dans le char Poushpaka, embrasse les pieds de son frère et ceux de sa belle-sœur. Mais déjà Ràma l'a pressé sur son cœur. Rin

doulen

elle,

de la

de X

dans

parfi

cour

leu

ser

Bh

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. CXI.

Râma s'approche de Kâançalyâ, amaigrie par la douleur et par la pénitence; il se prosterne devant elle, devant Soumitrà et devant Kêkêvî.

Bharata remet à celni û qui ils sont dus les insignes de la royauté, et après une station dans l'ermitage de Nandigràma où il s'était retiré, il runèue les exilés dans Ayodhyû pavoisée de drupeaux, embaumée de parfinns et tapissée de fleurs.

Les vierges et les fenimes se pressaient sur le parcours du cortége. Elles sonhaitaient la bieuvenne à leur souverain, et dans leurs naffs et affectueux discours lui disaient léurs regrets passés, leurs joies présentes.

- Les habitants de cette ville désiraient te voir,
   sire, avec leurs frères, avec leurs fils, et, par bonheur, les dieux leur ont fuit cette grâce anjourd'hui!
   Kânnçalyâ ent beaucoup de chagrin, Kakouts-
- thide; elle sonffrit de ton absence infiniment, elle,
  et dans la ville tons les habitants d'Ayodhyà, sans
  aucune exception.
- Délaissée par toi, Râma, cette ville était comme
   un ciel qui n'a point de soleil, comme une mer à
   laquelle on a ravi ses perles, comme une nuit où ne
   brille pas la lune.
- Aujourd'hni que nous te voyons enfin près de nous, toi, notre salut, Ayodhyà (*l'Imprenable*),
   guerrier aux longs bras, peut instifier son nom a la face des ennemis, qui ambitionnent sa conquête.

» Tandis que nous babitions loin de toi, confiné » dans les forêts, ces quatorze années, Rûma, out » coulé pour nous avec une lenteur de quatorze » siècles! »

Le cortége arrive au palais. Délivrée alors des entraves de l'étiquette, Kâaucalyà embrasse Râma, a Lakshmaua, attire à elle Sità. Elle avait, selon la forte expression du poête, déposé son chagrin!

C'est à la prière de l'heureuse mère que Bharata installe dans de somptueuses résidences les alliés du roi d'Ayodhyà.

Les augures sont favorables: c'est le léndemain, à l'aube, que l'astérisme Poushya sera dans sa conjonction. Ce sera l'heure du sacre de Ràma.

Il arrive ce jour tant souhaité! Le grand brahme Vaçishta fait asseoir sur un trône de pierreries tourné à l'orient, Râma et Sità.

Pendant que l'eau du sacre baignait le front de l'ainé des Raghouides, le ciel et la terre confondaient lemes transports. Les dieux comblaient le monarque de leurs dons. Les moissons dorées jaillissaient du sol, les fruits avaient plus de saveur, et les flems plus de parfum.

A l'issue de la cérémonie, Râma offre à Sità des joyaux, des parures. Parmi ces dons se trouve un collier de perles, dont le poête compare les lumineux et doux reflets aux rayons de la lune. Mais déjà un collier serpentait au con de la reine; elle le détache, fixant tour à tour ses yeux sur Hanoùmat et sur son époux, interrogeant celui-ci du regard. Ràma l'a comprise.

- Noble dame, lui dit-il, donne ce collier au guer rier dont tu fus le plus contente;
- » A celui dans qui tu as trouvé toujours du cou-» rage, de la vigueur et de l'intelligence. »

La souveraine s'était souvenue de la captive. Se tournant vers l'homme au œur vaillant et tendre qui un jour lui apporta la consolation, un autre jour le bonheur, elle remet au fils du Vent le précieux bijou. Râma accorde à Hanoûmat l'immortalité, et Sittà la lui rend douce par les enivrantes jouissances dont elle la remplit.

. Ce ne fut pas sans larmes que les alliés se séparèrent.

Redirons-nous avec le počte les merveilles du règne de Ràma, règne de justice, de vertu, de bonté, véritable âge d'or où l'homme, saiu de corps et d'esprit, entouré d'une nombreuse postérité, jouissait d'une vie longue et heureuse; où en toute saison les arbres donnaient leurs fruits; où dans les greniers s'entassaient les moissons?

Ici se terminent les chants de Vâlmiki; mais avant d'entrer dans la scène plus tumultueuse où s'agitent

les héros du Mahábhárata, avant de descendre dans des régions moins sereines, répétons les clokas dont le poête moralisateur a clos l'antique épopée :

- Ce poëme fortané, qui donne la gloire, qui pro longe la vie, qui rend les rois victorieux, est l'œu vre primordiale que jadis composa Vâlmiki.
- Il sera délivré du péché, l'homme qui pourra
  tenir dans le monde son oreille sans cesse occupée
  au récit de cette histoire admirable ou variée du
  Raghouide aux travaux infatigables.
- » Il aura des fils, s'il veut des fils; il anra des » richesses, s'il a soif de richesses, l'homme qui » écoutera lire dans le monde ce que fit Râma.
- La jeune fille qui désire un époux obtiendra cet
   époux, la joie de son âme; a-t-elle des parents bienaimés qui voyagent dans les pays étrangers, elle
   obtiendra qu'ils soient bientôt réunis avec elle.
- » Cenx qui dans le monde écoutent ce poëme, que
- » Vâlmiki lui-même a composé, acquièrent du ciel
  » toutes les grâces, objet de leurs désirs, telles qu'ils
  » ont pu les souhaiter (1).

En lisant l'œuvre du grand épique de l'Inde, qui n'a pas cru y découvrir les linéaments de la légende que, sous le beau ciel de l'Ionie, les chants du divin

<sup>(1)</sup> Youddhakânda, chap. CXIII.

aveugle devaient immortaliser? Était-ce un de ces souvenirs communs aux peuples d'une même race avant leur seission? Était-ce uv vague écho d'un lointain et antique récit? Était-ce une de ces merveilleuses affinités que crée à d'immenses distances la parenté du génie? Était-ce réminiscence? Était-ce intuition?

Certes, si l'épopée sanserite servit de type à l'épopée hellénique, le génie grece dut, en se l'appropriant, la créer de nouveau à son image, et la fropper de son empreinte; où il y avait confusion, obscurité, exagération, établir l'ordre, la lumière, le naturel. Il dut, en reproduisant l'ordonnance du tableau, en changer le coloris, en modifier l'expression des figures.

Là c'est le monument monolithe, c'est l'hypogée. De la montague des diens s'élève un roc de granit rouge, et la main de l'homme, travaillant t'œuvre de la nature, y a creusé les sanctuaires des dieux.

— Arrétons-nons devant le plus imposant de ces temples. L'aspeet en est colossal, mystérieux; mais il y manque cette unité de composition qui est le seeau de la beauté; les étages, les colonnades se superposent. — Dans l'intérieur de ces grottes règne un clair-obseur d'un saisissant effet. Des ponts conduisent à des voûtes latérales dont les ténèbres sont restées impénétrables. Ailleurs, au-dessus des platesformes, des péristyles, s'étend le ciel velouté; et

374

tour à tour le globe de feu aux rayons éblouissants, ou le disque argenté des nuits et les étoiles étincelantes en sont les divins flambeaux. Ici une radieuse lumière, là une épaisse obscurité. - Une fonle de statues décorent le temple; elles manquent de proportions, mais l'expression en est puissante toujours, gracieuse souvent; parfois même, dans leurs types, comme dans leurs attitudes, elles rappellent la classique élégance de l'art grec. En général, cependant, les divinités du panthéon hindou sont représentées sous ces formes bizarres, monstrueuses, que l'homme imprime à ses dieux quand le symbole a devancé l'art. Le ciseau du sculpteur a gravé sur le granit, en magnifiques bas-reliefs, les scènes des antiques poëmes. Dans certaines figures, moitié humaines, moitié animales, on ne peut saisir les limites qui séparent l'une de l'autre les deux natures. Mais voici un pilier, indien de style, dont la base, où s'épanouit la feuille d'acanthe, semble un chapiteau corinthien renversé. Ailleurs l'arabesque, véritable broderie de pierre, serpente en capricieux dessins dont l'art mauresque ne surpassera pas la merveilleuse délicatesse. - Au dehors, la luxuriante végétation des tropiques se tord, s'enroule autour du temple. Nulle part l'œuvre de la nature et celle de l'homme ne se sont plus admirablement confondues : c'est le Kélaça d'Ellora, c'est aussi le Râmâyana.

Mais vers l'Occident, à quelques milliers de lieues

de distance, s'élève sur une montagne une autre Acropole, L'homme, y transportant le marbre blanc da Pentélique, en a composé le plus sublime monument de l'art le plus pur, le plus beau qui jamais charma les mortels. - Un péristyle entourant un carré long, tel en est l'aspect. L'œil en embrasse d'un seul regard la majestueuse unité. « C'était, » a dit le célébre poëte qui, bien des siècles après, venait réver sur les ruines du temple de Minerve, « c'était une seule pensée de pierre, une et intelli-» gible d'un regard, comme la pensée antique (1). » - Tout est grand, mais d'une harmonieuse sobriété. - Ici, point de ces brusques alternatives d'ombre et de lumière. Une clarté sereine se répand également sur toutes les parties de l'œuvre de marbre qu'aux beaux jours du génie attique ordonna Périclès. - Le ciseau de Phidias, qui en a fouillé la frise, a sculpté dans l'or et l'ivoire cette statue de Minerve, proportionnée encore dans ses formes colossales, qui s'élève dans l'intérieur du temple. Mais le génie grec, si épris de la beauté plastique, illumina-t-il toujours ses types de ce divin rayon de l'âme, l'expression? - Ici la main de l'homme seule appurait, et ce n'est qu'à l'horizon que se découvreut les bois d'oliviers et la mer azurée : c'est le Parthénon, c'est aussi l'Iliade.

<sup>(1)</sup> M. DE LAMARTINE, Voyage en Orient.

Déju on a établi d'ingénieux parallèles entre quelques-uns, des personnages qui se meuvent dans les scènes que célébrent le Ràmàyana et l'Iliade. Nous ne mettrons ici en présence que les deux hérôtines de l'épopée grecque et leurs sœurs ainées de l'Inde. Comparer Hélene à Sità, n'est-ce pas déjà rappeler l'identité des situations qui sont la base même des deux poémes?

De même que Sità, Hélène est enlevée par l'homme qui s'était présenté sons son toit comme un hôte; mais l'une suit volontairement son ravisseur; l'autre défend avec énergie son honneur et son amour d'épouse. - L'une vit dans les délices de sa nouvelle situation, et si parfois elle souffre, c'est de ses remords, c'est de sa houte, c'est du mépris qu'elle sent devoir inspirer aux Troyens mêmes, c'est du . danger qu'elle fait courir à la famille de Pàris; l'autre, au sein d'une fécrique demenre, se livre à la retraite, à la douleur, au jeûne, préfère la mort au déshonneur, écrase de son dédain ceux qui la retiennent, et appelle ardemment de ses vœux ceux auxquels elle a été arrachée. - Dans l'Iliade comme dans le Râmâyana, ce rapt amène une guerre qui ponr la canse de l'époux ontragé rassemble les penples, et leur fait vaincre, soit par la prière, soit par la violence, la résistance de l'Océan à leur livrer passage. - Aussi bien dans l'épopée grecque que . dans l'épopée sanscrite, les assiégés, effrayés des

dangers qui fondent sur eux, blàment le prince dont le crime les cutraine avec lui dans l'abine que luimeine s'est crensé. — Dans l'un comme dans l'antre poëme, les hommes, à la vue de l'héroîne, admirent la beauté de la femme pour qui ont été accomplies tant de grandes actions.

Mais quelle différence dans la réunion des héroïnes à leurs époux! L'Odyssée nous montre Hélene naturellement replacée après sa faute dans le palais que volontairement elle avait déserté; Sità, malgré l'amour et l'estime que lui a inébranlablement voués son mari, doit être justifiée aux yeux des peuples avant d'être de nouveau admise à ce foyer conjugal auquel la violence l'avait arrachée, et la vertueuse épouse subit l'épreuve du feu. Quel contraste dans l'idée que se formaient les deux peuples de l'honneur de la femme et de ce respect qui est dù an sanctuaire domestique!

D'ailleurs, dans quel siècle, dans quel pays, dans quelle littérature chercher un type plus admirable que celui de Sitâ? Quelle lyre chanta jamais plus pure et plus touchante héroïne? Quelle création analogue rencontrer chez les tragiques d'Athènes et les poêtes de Rome? Et, dans les temps modernes, depuis les héroïnes de Shakspeare jusqu'à celles de Bacine, où trouver ce snave mélange d'amour, de chasteté, de grâce noble et noïve, de dévonement passionné, de dignité, de fidélité au devoir

qui font de Sità le modèle idéal de la perfection féminine?

Mais dans le parallèle qui naturellement s'établit entre Tarà et Andromaque, la palme reste à la seconde.

Toutes deux tentent de préserver leurs époux des dangers d'un combat ; mais si Târa redoute de voir Bâli répondre au cri de guerre d'un adversaire, c'est surtont parce qu'elle le voit soutenir une cause injuste; elle raisonne plus encore qu'elle n'aime. Andromaque, à qui déjà la Parque a ravi ses parents, ne craint que pour la vie d'Hector, de celui qui est à la fois « son père, sa vénérable mère, son frère et son » jeune époux (1). » Leurs lamentations sur les cadavres de leurs maris sont pent-être aussi dramatiques dans leur expression différente; les deux veuves font un amer retour sur l'enfant que laisse sans soutien la mort d'un père; mais le malheur, qui semble avoir affaibli en Târà l'amour maternel, le double en Andromagne, Est-il rien de plus naturel, et par cela même de plus déchirant, que les craintes trop fondées de la veuve d'Hector sur la destinée de son Astvanax?

Puis, peu de temps après que Bàli a rendu le dernier soupir, nous revoyons Tàrà unie à celui qui avait

<sup>(1)</sup> Iliade, traduction de M. GISTET, chant VI.

causé la mort de son mari. Ici encore, elle est noble, elle est grande, elle est touchante même dans sa mission pacificatrice, dans son influence bienfaisante; mais elle est tout entière à son second hymen; et de l'éponx auquel naguère elle ne voulait point survivre, pas un mot, pas un sonvenir! - Homère avait respecté en Andromaque la fenime d'Hector. Ni dans l'Iliade, ni dans l'Odyssée, elle ne reparait après les funérailles de son époux. Et ils comprirent bien cette délicatesse de sentiment, les poëtes qui, après le divin aveugle, chantèrent la pure héroïne. Quand, aussi bien dans l'Andromaque d'Euripide que dans celle de Virgile, que dans celle de Racine, Andromaque pleure la patrie d'adoption qu'ont renversée les Grecs, et le jour où elle dut quitter les cendres d'Hector; quand le cygne de Mantoue nous montre de son aile blanche Andromaque, reine des Molosses, essayant, sur les rives d'un faux Simoïs, de se croire dans Troie, honorant amprès d'un cénotaphe les manes du fils de Priam : esclave de Pyrrhus ou épouse d'Hélénus, c'est toujours la veuve d'Hector!

Mais combien en général, dans les deux poëmes, le niveau moral des Grecs est au-dessous de celui des Indiens! Rapprochons les sentiments généreux, héroïques, vraiment homains, qu'atteste le Râmâyana, de ces instincts égoistes, barbares, cruels, dont trop de ces instincts égoistes, barbares, cruels, sonvent l'Iliade est le naïf témoignage. Et par-dessus tout, cette souveraine idée du devoir, cette précise notion du juste et de l'injuste, où la rencontrer dans l'épopée homérique?

Aujourd'hui l'Iliade ne fait plus partie des livres sacrés d'aucun peuple (1). Les dieux s'en sont allés. Mais le Râmâyana est demeuré le livre saint des Hindous, et son héros, la plus pure, sinon la plus adorée, de leurs divinités. De nos jours encore, Râma dispute à Krichna l'amour des femmes de l'Inde; et quand les veuves se brûlent sur le bûcher de leurs maris, c'est encore au souvenir de l'époux de Sità que, du sein des flammes, elles demandent la force de supporter leur agonie (2).

Que de fois la ronte d'Ayodhyá à Lankû n'a-t-elle pas été suivie par les pieux croyants de l'Inde modernet Que de fois n'ont-lis pas recueilli, sous les mystérieux ombrages de leurs imposantes forêts, le souvenir de Râma et celui de Sitát 1 ls sont sauvés, ceux qui ont fait le grand voyage. Ils sont sauvés aussi ceux que la mort surprend dans ce rude pélerinage, cenx même qui ne l'ont pas accompli, mais dont les lèvres, avant de se clore à jamais, murmurent encore : Râm! Râm!

Ah! si un jour, ce peuple pouvait de nouveau com-

Voir à ce sujet le remarquable ouvrage de M. Monies Wil-Liams, Indian epic poetry, 1863.

<sup>(2)</sup> Conf. Sketches of India; London, 1816.

prendre et pratiquer les vertus dont cette épopée contient le précepte et l'exemple! Si la divine lumière du christianisme, éclairant pour lui le sens de tant d'actes sublimes, lui faisant découvrir les tendances spiritualistes de ses ancêtres, développait en lui les germes presque chrétiens que renferne son antique poésie, que ne devrait-on pas attendre de cette régénération!

## CHAPITRE TROISIÈME.

## LA FEMME DANS LES TEMPS HÉROYOUES.

## II. LE MAHABHARATA.

Gàndhàri, la compagne du roi aveugle. - Les deux femmes de Pândou : Kounti et Madri. - Ilidimba, l'enfant des forêts. -La femme et la fille du brahmane d'Ekatchakrá. — Dráupadi, fille du roi des Pantchâliens. - Soubhadrà, sœnr de Krichna. -Outtară, fille du roi de Matsya. - Les veuves des guerriers dans le champ de la loi.

Légende des serpents. — Une race perdue et sauvée par la femme. — La résurrection de Pramadyarà.

Légende de Nala. - Damayanti. Son cortége de vierges. -La nourrice dans l'antiquité. Les parentes de Damayanti.

Légende de Sâvitri. — Savitri. — La mère de Satyavân. Caractère des héroïnes du Mahábhárata.

Un sacrifice avait réuni dans la forêt de Naimacha les Richis, les sages divins. Un homme se dirigea vers leur ermitage : c'était Ougraçravas, fils de Lômaharchana.

« D'où viens-tu? » Telle fut la question que lui adressèrent les sages, après lui avoir rendu les honneurs que dans ces pays d'Orient impose l'hospitalité. -

Ougracravas avait entendu raconter au sacrifice des serpents, un long et dramatique récit. L'auteur en était Krichna Dváipāyana, le Vyāsa ou diascévaste auquel on attribue la compilation des Védas. Il y célébrait l'histoire de ses descendants. C'était son disciple Vaiçampāyana qui, devant lui, devant sa royale postérité, répétait les chants que lui avaient inspirés les malheurs de sa race.

Ougraçiavus aspirait à voir ce champ de bataille qu'avait eusanglanté la Intte fratricide dont Vyasa avait rappelé les émouvantes péripéties, ce champ de bataille que de nos jours encore on montre aupres de Deldi. Et c'était ainsi qu'il faisait halte dans la forêt de Naimacha.

Les Richis désirérent entendre ce récit, et., sous les sombres voûtes de feuillage, dans le silence des bois, leur hôte, élevant la voix, raconta à ces hommes de paix et de contemplation les luttes des Kchattrivas.

C'était le Mahabharata.

Deux cent mille vers composent cette épopée, qui est, non une œuvre individuelle, mais le travail collectif des siècles. Vingt-quate mille distiques ou çlokas seulement sont consacrés à l'action du poème, tant la partie épisodique a envahi le récit primitif (1).

Nous ne possédons du Mahâbhârata aucune traduction complète dans une langue européenne; mais l'in-

<sup>(1)</sup> Dans les cent mille clokas du Mahabharata, on comprend les seize mille trois cent soixante-quatorze distiques du Harivansa, appendice très-postérieur à la rédaction de l'épopée.

fatigable indianiste à qui déjà la France doit une version du Rămâyana, M. Fauche, a entrepris cette cuvre colossale. Jusqu'à présent, le plan, quelques parties de la grande épopée sont seuls connus, soit par les savantes analyses de MM. Lassen, Monier Williams, Scheebel, soit par les élégantes traductions de MM. Bopp, Foucaux, Pavie, Eichhoff, Pauthier, Émile Burnouf, Néve, Sadous, Troyer. Essayonsdonc, à l'aide de ces fragments, de recomposer l'antique statue sur les dessins que nous en possédons.

Depuis le Râmâyana, le niveau moral des Indiens s'est abaissé. Les héros du Mahâbhârata n'ont pas la sérénité, la mansuétude, la grandeur divine de Râma. Ils sont plus accessibles aux misères d'ïci-bas; leur générosité n'exclut pas le vif ressentiment des injures; en un mot, ils sont hommes.

Ce n'est que dans la partic épisodique qui renferme des légendes beaucoup plus anciennes que le fond même du Mahâbhârata, c'est la senlement que l'on respire ces brises matinales dont on croit sentir la vivifiaute et caressante haleine dans l'histoire du roi d'Ayodhyà.

En général, le ciel reste couvert de miages sombres, orageux. L'ouragan souifle avec violence. La chaleur lourde et accablante du milieu du jour pése sur la terre. Et méme quand la foudre est tombée, le tonnerre groude encore dans le lointain, et une vague inquiétude, un indéfinissable malaise empéchent l'homme de croire an retour du calme.

C'est chez les rois de la dynastie hunire (1) établie à Hastinapoura que nous introduit l'épopée. Des trois fils de Vyåsa, l'ainé, Dhritarachtra, avengle de naissance, avait été par son infirmité écarté de la successiou an trône de ses ancêtres; mais quand son frère Pándon renonça à l'esclavage de la royauté pour adopter la libre existence du chasseur, à Dhritaráchtra furent confiées les rênes du gouvernement.

Les denx frères étaient mariés. Dhritaráchtra avait 'épousé Gandhári, fille du roi de Gandhára. Lorsque Bhichma, son oncle, fit demander en son nom la main de la princesse, la fiancée, loin de redouter l'alliance d'un aveugle, s'appliqua sur les yeux un épais ban-

<sup>(1)</sup> Il paratirati que dana la dynastie lumàre: la femue avait le divoit de succession au trono. Le Mahabbiarta nous fire un indice do cette coutume. « Il (le Mahabbiarta) doit être éconté souvent » par un jenue roi et ont épouse; il fait unitre un fils hévrôque on » une fille qui prend part à la voyanté. « Épisodes du Mababbiarta traduits par M. Poucaux.). L'aieute des Pandavas, Pandea, fille de Vyàan, fat, diron, la première reine du paya qui porta son non, le Pândimandala. Le Karnate était aussi gouverné par des femmes. (Voir à ce sujet les notes dont M. le major Troyer a enrichi sa traduction de l'Histoire du Kachnir, t. 11, et la savante étude que M. Jules Visson a publiée dans la Revue de l'Orient (1802, novembre-décembe) sur l'pisoire ancienne du sud de l'Inde.

deau, renonçant à jouir désormais d'un privilége que la nature avait refusé à l'homme dont elle devait partager le sort.

« Pour qu'il ne m'arrive pas de reprocher à mon » époux son malheur (1), » avait-elle peasé, et le poëte indien ne trouve rien que de naturel à un sacrifice d'une si héroïque délicatesse.

De cette femme dévouée, Dhritariachtra eut une postérité deux fois plus nombreuse que celle de Priam; mais de ces cent fils, nul n'hérita ni de ce mélange de bonté et de faiblesse qui caractérisait l'avengle couronné, ni de cette touchante délicatesse de sentiment qui, chez Gàndhári, s'alliait à une constante fermeté. L'ainé surtout, Douryôdhana, était né avec les plus violents instincts.

Deux femmes avaient été unies à Pândou: Kounti, princesse des Yudavas, qui devait être la tante de Krichna, la plus célèbre incarnation de Vichnou; et Madri, sœur d'un roi de Madra, que Bhichma avait obtenue pour son neveu en échauge d'une grande quantité d'or et de joyaux (2). Incident tout à fait anormal dans les mœurs de l'Inde que cette vente d'une épouse, au mépris de la loi brahmanique, et qui ne pouvait se produire que dans un pays moins

<sup>(1)</sup> Nous empruntons cette citation au premier volume de la traduction du Mahábhárata, par M. Fauche, livre qui parait au unoment où nous mettons sous presse.

<sup>(2)</sup> Conf. Mosier Williams, Indian epic poetry.

soumis que les contrées du centre à l'influence sacerdotale.

Cinq enfants naquirent de ces denx femmes. Youdhielthira, fils de Dharma, le dieu de la justice; Bhina, fils de Vayon, l'Eole du pauthéon hindou; Ardjonna, fils d'Indra, eurent Konnti pour mère; et denx jumeaux issus des Açwins, les Dioscures de l'Inde, durent le jour à Madri. Enfants des dieux, les Pandava en étaient les dignes rejetons.

Nons avons raconté ailleurs (1) comment à la mort de Pàudon ses deux veuves se disputerent le droit de monrir sur son bûcher, et comment Madri, la compagne bien-aimée du priuce défunt, obtint ce triste honneur, cette suprene consolation, après avoir légué à Kounti les enfants qu'elle délaissait.

Ce fut au fond des foréts que furent élevés les l'àudavas; ce fut sous l'austère direction des brahmanes que se fortifia leur caractère, que se développa leur intelligence. Parvenus à l'adolesceuce, ils furent conduits avec leur mère par leurs maîtres spirituels à la cour d'Hastinapoura, et Dhritaráchtra accueillit avec une paternelle affection ses neveux orphelius.

En meme temps que les fils du roi régnant, les fils du feu roi recurent du brahmane Drona une forte et brillante instruction militaire.

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, Ire partie, chap. III.

Mais une sourde jalousie ne tarda pas à envenimer les relations des Pándavas et de leurs cousins. La caste sacerdotale chérissait ces pieux enfants de roi qu'elle avuit abrités dans son sein, nourris de ses préceptes et formés à de hantes destinées. Les autres classes de la société entouraient de leurs plus ardentes sympathies les rejetons de leur bien-aimé roi Pándon, ces cinq frères à la brillante valeur, à la beaut divine. Elles comparaient leur urbanité, leur bonté, à la dédaiguense fierté, à la cruanté naissante de leurs cousins. Et ceux-ci avaient entendu et compris cette voix du peuple.

Douryôdhana n'avait même pas reculé devant le crime pour assouvir sa vengeance; mais les dienx protégeaient leur postérité.

Ce fut à un touvnoi qu'éclata la haine que depnis longtemps les Kouravas (1) nomrissaient contre les Pândavas.

Une vaste tribune décorée de nombreux trophées entoure l'arène. Des siéges élevés, placés sous des tentes somptueuses, sont réservés aux femmes.

La tribune royale, tendue d'un réseau de perles, incrustée d'or et de lapis-lazuli, est occupée par

<sup>(1)</sup> Kouron était un des ancêtres communs aux fils de Pândou et à ceux de Dhritarâchtra; mais le nom de Kouravas s'applique plus particulièrement à ces derniers.

Dhritarachtra et ses conseillers. Gandbari, Kounti, toutes les femmes du gynécée assistent à la fête.

Entièrement vétn de blanc, depuis le cordon de l'investiture qui ceint sa taille jusqu'à la guirlande qui couronne sa chevelure de neige, Drona préside aux jeux guerriers de ses élèves.

Sur des chars rapides les princes accomplissent de merveilleuses évolutions, et, soit en se disputant un but à atteindre, soit en se livrant entre eux des combats singuliers, ils rivalisent d'agilité, de grâce et de bravoure.

Donryódhana et son cousin Bhima se sout rencontrés, et les deux implacables ennemis s'attaquent de leurs massues, pendant que Konnti initie Gàndhàri aux péripéties d'une lutte que la cécité volontaire de la reine l'empêche de suivre du regard.

Tont à coup le son des conques, des instruments, éclate avec fracas; une innueuse acclamation part du sein des masses : celui des Pándavas qui unit la beanté sculpturale d'un héros de l'autiquité à la chevaleresque attitude d'un guerrier de notre moyen àge, Ardjonna vient de paraitre, et, s'inclinant devant Drona, a recu sa bénédiction.

« Voila, » s'écrie le peuple délirant d'enthousiasme, « voila le fils de Kounti, l'illustre desceu-« dant de Pândou, le rejeton du puissant Indra, le » protecteur des Kourous; voilà le combattant le » plus habile, le plus vertueux des mortels! voilà le » précieux trésor de la sagesse et de la science (1)! »

Et le cœur maternel de Konnti bat d'orgueil et de joie, et des larmes silencieuses s'échappent de ses yeux, qui s'arrétent avec amour sur le jeune héros.

Ardjouna, se jouant de toutes les difficultés, renversant tous les obstacles, va remporter l'honneur du tournoi.

Mais la joie de Kounti a disparu, et l'effroi a envahi sou visage. Un homme jenne, beau, d'une attitude menaçante, s'est présenté et a défié Ardjouna. La venve de Pàndon a reconnn Karna, le fils que naguère elle avait eu du Soleil, et dont ses autres enfants ignorent l'origine.

Ardjouna accueille avec dédain la provocation de l'étranger.

« C'est la force qui distingue les rois, » lui dit Karna; « l'héroïsme fait la noblesse. »

Alors on s'apprête au combat. Douryôdhana, qui a deviné en Karna un puissant auxiliaire, lui donne le baiser d'adieu.

Kounti est témoin des préparatifs de cette lutte fratricide que d'un mot elle pourrait empécher. Ce mot, elle n'ose le dire. Ses forces l'abandonnent, elle s'évanouit. Ranimée par ses femmes, consolée par son beau-frère Vidoura, elle voudrait suivre les

Fragments du Mahâbhârata traduits du sanscrit en français, par A. Sanocs; Paris, Benjamin Duprat, 1858.

incidents du combat; mais ses yeux obscurcis par la terreur se fixent sur ses fils et ne les distinguent pas.

Cependant Ardjouna refuse de lutter avec l'homme qui ne peut faire connaître le nom de ses aïeux. Douryòdhana lève cet obstacle en faisant sacrer Karua roi d'Anga.

« Tu m'as donné un royaume, seigneur, « dit Karna à son protecteur, « que puis-je te donner en » retour? dis-le, ó prince! J'ai le pouvoir, je veux te » satisfaire. — Ton amitié! — Je te l'accorde. « Et les deux princes se précipitent dans les bras l'un de l'autre.

Soudain un homme du peuple, un vieillard, fait irruption dans l'arène. Dépouillé de son vétement supérieur, les membres tremblants et couverts de sueur, hors d'haleine, il s'élance vers Karna: c'était son père nourricier.

« A sa vue, Karna, lachant son arc, incline devant son père sa tête encore humide de l'Imile sainte. Celui-ci, tout ému, enveloppe de son vétement les pieds de son fils, et, le cœur agité par la tendresse, il laisse échapper ce seul mot : « O » mon fils! » Puis, saisissant entre ses bras la tête si chère du nouvean roi d'Anga, il ajonte à l'onction » royale l'onction des larmes paternelles. »

Plus que jamais, Ardjouna refuse de se mesurer avec le fils d'un sonta, d'un cocher; et Bhima dit, avec mépris au noble Karna : « Va, prends un ai-» guillon : c'est le sceptre de ta famille. »

C'était tonjours vers le Soleil, son père, que Karna élevait le regard quand l'outrage faisait bondir son cœur. Ici encore, ce fut sa seule réponse.

Donryôdhana s'apprétait à soutenir de ses armes la cause de son nouvel ami; mais déjà la mit étendait son ombre sur l'arène. On se disperse, on s'éloigne, et pendant que Yondhichthira lui-même, rendant hommage à la noble attitude du rival de son frère, répète: « Non, sur la terre, il n'est point de héros égal à Karna, « Kounti, délivrée de ses angoisses, sourit en son cœur à la gloire de Karna.

La popularité de plus en plus croissante dont jouissent les Pâudavas, la brillaute valeur qu'ils déploient aussi bieu dans l'enceinte d'un tournoi que sur le champ de bataille, uttisent encore la huinense jalonsie des Kouravas. Le vœu des habitants d'Hastinapoura est de voir sacrer dans l'hérédité du trône l'ainé des Pândavas, Yondhichthira, le roi de la justice. Douryodhana's effraye. Il supplie son père de déjouer les calculs ambitieux des fils de Pândon. Le faible vieillard hésite: il uime tendrement ses neveux, et serait heureux de leur léguer un trône auquel il leur reconnaît le droit de prétendre. Vaincu enfin par les pressantes sollicitations de ses enfants, il essaye de faire naitre dans le cœur des Pândavas le désir de visiter la superbe ville de Vâranávata. Vainement il

déguise cet exil sous l'apparence d'un voyage de plaisir, les Pandavas comprennent que le règne de Douryodhana commence.

Avant de s'éloigner, ils vont prendre congé des femmes que leur âge vénérable désigne an respect de la jeunesse. Ils partent, non sans trouble, car un mystérieux avis de leur oncle Vidonra leur fait pressentir un vague mais imminent danger.

Arrivés dans leur nonvean séjour, ils ne peuvent, au milieu des raffinements d'un luxe princier, oublier la haine vigilante de Douryôdhana, ni les paroles significatives de Vidoura; ils savent que leur cousin ne se contentera pas de les voir vivre dans ce hoillant exil.

La maison de laque qu'ils hubitent est enduite de matières inflammables, et un affidé de Douryodhana viattend qu'un moment favorable pour la convertir, ainsi que ses hôtes, en un moncean de cendres. Youdhichthira a tout vu, a tout su. Les Pandavas dissimulent. Une année se passe pendant laquelle ils se ménagent une issue souterraine. Enx-mémes mettent le feu à la maison de laque, qui ensevelit dans ses ruines l'espion de Douryodhana. Les Pandavas s'échappent avec leur mère; et pendant qu'ils laissent Dhritarachtra et le peuple dans la douloureuse persuasion de leur mort, pendant que l'on offre en leur honneur le sacrifice funèbre, les fugitifs, traversant le Gange sur une barque apostée par Vidoura,

pénètrent dans les forêts. C'est Bhima, l'Hercule de l'Inde, qui porte sa mère, qui soutient ses frères.

Comme autrefois Rama, les Pándavas prenaient le chenin de l'exil, mais quel contraste! Quand les princes d'Ayodhyà entrent dans la forêt, la nature se déploie à leurs regards nttendris dans ses plus suaves attraits. Le chant des oiseaux, le parfum des fleurs, l'ombre protectrice des bois, tout leur sourit, tout, jusqu'à cette belle muit qui les invite à un doux repos, et dont la sérénité, le charme mélancolique répondent si bien à la disposition de leurs cœurs. Ils regrettent, il est vrai, ceux qu'ils laissent derrière eux; mais ils sont calmes, ils sont forts, car ils ont pardonné it ceux qui les ont frappés!

Maintenant, voyons quels furent les premiers pas des Pandavas dans les solitudes que pendant la nuit aussi ils traversaient, guides par les constellations.

« Ávec bien de la peine Bhimaséna emporta sur « son dos, à travers des rocs et des précipices, sa » mère glorieuse, anx membres délicats, et vers le « soir ils allèrent dans un fourré où l'on trouvait peu « d'eisau, de fruits et de racines, effrayant et rempli « d'oiseaux de proie et de bétes fauves..... Le crépuscule y était terrible, le nombre d'oiseaux et de « quadrupèdes faisait peur; l'horizon était obscurci » sur tous les points par des vents hors de saison, » par des feuilles et des fruits arrachés,... par des » arbrisseaux touffus et serrés, par de grands arbres innombrables recourbés et tortueux, aux masses de
 branches agitées (1) ».

Ici le tronble de la nature répondait à celui du cœur des Pàndavas. Quels désirs de vengeance ne devaient pas amasser dans leur sein ces heures lugubres, où toutes les tortures physiques et morales se rénnissaient pour les accabler!

- » Alors tourmentés par la fatigue et la soif, les
- » Pándons ne purent aller plus loin ; car le besoin du
- sommeil se fait sentir de plus en plus; tous ensemble
  ils pénétrèrent dans cette grande forét désolée, et
- » Kounti épuisée par le manque d'eau, dit alors à ses
- · fils, elle la mère des cinq Pândous, se tenant la au
- » milien d'eux : « Je suis vaincne par la soif! »

Ce gémissement, ce cri de détresse brisent le cœur de Bhima, le seul des cinq frères anquel sa force surhumaine laisse encore la faculté de sentir les souffrances d'autrui. Ce colosse en qui les instincts matériels devraient avoir étouffé les délicatesses du sens moral, ce colosse unit en ce moment à la ferme constance du héros la sollicitude inquiète et prévoyante de la mère. Non loin de là, un figuier sacré étend ses vastes rameaux. Bhima dépose sous cet ombrage son cher fardeau, et le cri des grues lui révélant la proximité d'un étang, il ne tarde pas à déconvrir la source tant désirée.

<sup>(1)</sup> Fragments du Mahâbhârata, traduits en français sur le texte sanscrit de Calcutta, par Tn. Pavie; Paris, Benjamin Duprat, 1844.

Il s'y abreuve, il y puise l'eau qui sauvera ceux qui souffrent encore sous le pipala, et malgré sa lassitude il vole vers eux. « Abattu par le chagrin et la » douleur, il soufflait comme un serpent. »

Mais Kounti et ses fils out été surpris par le sommeil. Ils dormeut étendus sur le sol, trouvant péutétre dans ce repos une trève momentanée à leurs donleurs. Bhima les contemple avec un sentiment d'amour mélé d'amertume. Sa mère surtout occupe sa pensée. Il frémit de voir la noble princesse, habituée aux molles jouissances des cours, livrée à ce point aux rigueurs du sort qu'une couche de terre et un pen d'eau lui soient devenues le comble du bienêtre. Et il sent un âpre besoin de tuer l'auteur de leurs maux.

Enfin il se décide à interrompre un sommeil que tronblent sans doute de pénibles impressions, et à soulager de son rafraichissant breuvage ceux qui se sont endormis, brûlants de soif, exténués de fatique.

Depuis quelques jours les Pândavas erraient dans ces solitudes désolées. Une mit, Kounti et quatre de ses fils dormaient, Bhima veillait sur leur sommeil, quand du haut d'un arbre, le Råkchasa Hidimba aperçul les fugitifs.

Le cannibale, se délectant à la vue du repas qu'il convoite, ordonne à sa sœur Hidimba de tuer ces hommes et leur compagne, et de lui préparer de leurs corps un sanglaut festin. La Ràkchasi, volant au commandement de son frère, est arrivée auprès de ceux qu'il lui a désignés. Longaement elle regarde Bhima, l'athlête sons la protection duquel une famille entière repose en sécurité, au sein même du danger; et avec la tendresse, la pitic s'est glissée dans son cœur. Elle ne tnera pas celui qu'elle a choisi pour son époux ;

« Jamais je ne remplirai le cruel commandement » de mon frère. L'amour coujugul est puissant, il » l'emporte sur l'amour fraternel. Quand je tnais, un » instant seulement durait le plaisir de mon frère et » le mien; mais, ne tuant pas, d'éternelles jouissances » m'attendent (1). »

Alors elle devicnt femme : elle est belle, et sur son front rongissant, sous ses paupières abaissées, luit ce charme qui seul consacre la beauté : la pudeur! Elle s'approche des fugitifs et interroge Bhima :

<sup>(1)</sup> Ardschuna's Reise zu Indra's Himmel, nebst anderen Episoden des Maha-Bharata; in der Ursprache zum erstenmahl herausgegeben, metrisch übersetz, und mit kritischen Anmerkungen versehen von Fauxz Borr. Berlin, 1824.

Hidimba's Tod, zweiter Gesang.

Meines Bruders Befehl werd'ich, den grausamen, erfüllen nie. Gattenliebe ist doch mächtig, siegt der Freundschaft zum Bruder ob. Einen Augenblick nur währte meines Bruders und meine Lust, Wenn ich tödte, doch nicht tödtend, blühet ewige Wonne mir.

Combien nous regrettous de faire perdre dans notre prossique tenduction la poétique beauté de la version allemande! Nous avous dérolé à l'écrin de l'illustre indianiste d'outre-l'lhim un dianant de la plus belle eau....; mais, bélas! en passant par nos mains, il risque fort d'être redevenu charbon!

« D'où t'es-tu ainsi approché, et qui es-tu, ó toi,
» prince des hommes! Quels sont cœux qui ici dorment, hommes de figure divine? Quelle est ici, dis,
» cette femme brune, svelte, d'un charne juvénile!
» Elle dort ici dans la forêt, sans souci cependant,
» comme dans sa propre demeure. Elle ne connaît
» pas cette solitude, qui est habitée par les Râk» chasas (1). »

Elle lui révèle les perfides desseins de son frère, et la mission qu'il lui a confiée. Elle lui avoue le sentiment qui a arrêté sa main, au moment où elle se disposait à obéir à l'ordre sangninaire du cannibale:

« Je te sauverai , ó héros! de ce Râkchasa mangeur

d'hommes; nous habiterons tous les deux dans les
cavernes des montagnes; sois mon époux!....

— Car je sais voler dans les airs, je vais où il me
plait; jouis d'une affection sans égale, ici, la, partout..... avec moi (2)!

Mais Bhîma refuse. Et quel homme de cœur con-

<sup>(1)</sup> Hidimba's Tod, zweiter Gesang:

Woher hist du genaht also, und wer, o Fürst der Männer du! Wer sind jene, die hier schlafen, Menschen von göttlicher Gestalt!— Wer die Braune allhier, sage, die schlank', in jugendlichen Reis! Schläft hier im Walde doch diese sorgenlos, wie in eignem Haus. Sie kennt nicht diese Einöde, die von Riesen bewohnet ist.—

<sup>(3)</sup> Études sur Unde ancienne et moderne, par M. Tuñosona: Pavar. (Revue des Deux-Mondes, IV article, 15 avril 1857.) Sons ce titre: L'amour dans la fortt, M. Pavie a analysé cet épisode avec cette hauteur de vues, cette vivacité de coloris, cette finesse de touche qui caractérient ses productions aussi literaires que savantes.

sentirait à abandonner ceux qui n'ont d'espoir qu'en lui, à les livrer en pâture aux monstres de la forêt, pendant qu'à l'abri du danger il jonirait làchement du bonheur?

Qu'importe à Hidimba cet obstacle! Déjà l'amour a éveillé la charité. Elle sauvera la mère, les frères de celui qu'elle aime, et, par son pouvoir suruaturel, elle les emportera à travers les airs dans d'inaccessibles régions.

Offre inutile! Bhima ne fuira pas. Que la jenne fille s'éloigne ou lui envoie son frère : l'Hercule de l'Inde sanra terrasser le géant.

Pendant cette Intte, le Râkchasa attendait. Las des longs délais qu'apporte sa sœnr à l'exécution de ses ordres, il accourt.

De loin la Rûkchasi voit arriver son frère. Ses instances amprès de Bhima deviennent plus pressantes encore. Qu'il éveille les siens, qu'il se hûte, car bientôt elle ne pourra plus arracher au cannibale les victimes que réclame son monstrueux appétit!

Conscient de sa force, Bhima demeure impassible : « Ne me fais pas l'injure, » dit-il à la jeune fille, « de croire que je suis un homme, et rien de » plus (1).....»

— « Je ne te méprise pas, ô fort! » répond la négresse. « En figure, les hommes sont semblables aux

<sup>(1)</sup> Études sur l'Inde ancienne et moderne, par M. Tu. Pavie.

» habitants des cieux; mais en force cependant les
 » géants leur sont supérieurs (1).

Le Râkchasa a entendu ces derniers mots; il a vu sa sœur, transfigurée, tendre et suppliante, et vers elle il s'élance avec fureur.

— « Tu ne trembles donc pas, Hidimba, devant » mon conrroux, ó insensée! Malheur à toi (2)!...»

Et l'outrageant, il menace la femme, qu'il accise d'avoir jeté la première tache sur l'honneur du prince des Ràkchasas.

Mais Bhima, souriant, arrétant le nègre qu'emporte la colère, lui dit avec ironie :

« Pourquoi donc, Hidimba, les éveiller, ceux qui » jouissent d'un délicieux sommeil ? Précipite-toi sur » moi, étre vil ! tout de suite, Ràkchasa, ennemi des » hommes! sur moi le courageux; tu ne voudras pas » tuer une femme.....

Ta sœur, ó ernel, honte de tous les géants! vint
certes là à ton commandement; elle me vit. A présent la craintive m'aime; non, elle ne déshonore
pas sa race!.... Maintenant, debout devant moi,

<sup>(1)</sup> Hidimba's Tod, dritter Gesang :

Ich verachte dich nicht, Starker! gleich den Himmlischen an Gestalt, Den Menschen sind an Kraft aber überlegen die Riesen doch.

<sup>(2)</sup> Idem.

Zitterst du denn, Hidimba, nicht von meinem Zorn, o Thörichte! Weh' dir ......!

» ó pervers! — Tu ne vondras pas tuer une » femme (1). »

Défiant le Râkchasa, Bhima déclare que bientôt, grâce à lui, les pèlerins traverseront librement la forêt purgée des monstres qui l'infestent.

Le nègre s'uppréte à la Intte. Il ne frappera ceux dont il convoitait la chair et celle qui l'a trahi, qu'après avoir savouré le sang de l'homme qui les défend.

Les deux colosses s'étreignent. Déjà Bhima a terrassé le monstre, dont le cri répèté d'écho en écho ébraule les profondeurs de la forêt : « Pas de bruit, » lui dit Bhima en le trainant sur le sol. « Ici reposent » mes frères d'un doux sommeil (2). « Le géant se défend encore, les deux adversaires s'entrainent réciproquement, brisant les arbres, déchirant les buissons.

Alors s'éveillèrent Konnti et les Pandavas.

<sup>(1)</sup> Hidimba's Tod, vierter Gesang:

Warum, Hidimbas! denn wecken sie, die wonuigen Schlafs sich freun? Auf mich stürzte heran, Schnöder! alsbald, Riese, der Menschen Feind! Auf mich heran, den Muhvollen; ein Weib wollest du tödten niebt.—

Deine Schwesser, o Grausamer! Schaude der Riesen allgerammt! Kam auf deinen Befehl her ja, schaute meine Gestalt allhier. Jeuo liebt mich die Furchtstame; nein, sie entebrt nicht lihren Stamm! Mir stehe nun, o Ruchloser! — Ein Weih wollest du tödten nicht,

<sup>(2)</sup> Hidimba's Tod, vierter Gesang :

Keinen Lürmen!.... schlafen hier meine Brüder sanft.

Les adversaires étaient loin; mais les princes virent auprès de leur mère une femme jeune et belle. Surpris, ils l'admiraient. Kounti souriait et la regardait aussi. D'une voix douce, la princesse s'adressa à l'enfant des forêts:

- De qui es-tu fille, ô femure gracieuse, et qui es tu, toi si charmante à voir? Dans quel but t'es-tu
   approchée ainsi? D'où es-tu venue aussi? Es-tu la
   déesse de cette solitude, ou une Ansara? Fais-moi
- » savoir cela entièrement, et pourquoi tu t'arrêtes » ici (1)? »

La jeune négresse, sentant le besoin de s'attirer la bienveillance de la mère de celui qu'elle aime, lui répond avec une humble déférence. Elle lui retrace la scène qui vient de se passer et lui montre dans le lointain le géant et l'adolescent, qui, dans une lutte suprême, essayent de se briser réciproquement.

Les l'àndavas accourent sur le lieu du combat. Excité encore par Ardjouna, Bhima, étreignant le monstre, le fait rapidement tourner cent fois sur luimême; puis il s'écrie:

«En vain de chair d'homme te nourrissant, en vain » tu t'es engraissé, homme vil! En vain! tu as mérité

<sup>(1)</sup> Hidimba's Tod, vierter Gesang:
Wessen bist du, o Anmuth'ge, und wer, so reizend anzuseli'n?

In welchem zweek genaht also? woher bist du gekommen auch? Ob du von dieser Einöde die Göttin, oder Apsaras? Solches verkünde mir sämmtlich, und warum du allhier verweilst?

» la mort! En vain! il te faut mourir sur-le-champ (1)! » Ardjonna se disposait à lui prêter son aide; mais déjà le robuste Arya avait écrasé le nègre.

L'orient se colorait des teintes rosées du matin. Une ville se dessinait dans le lointain; les Pândavas joyenx en prirent le chemin avec leur mère.

La Råkchasi les suivait.

Mais Bhima, méconnaissant les sentiments qui attirent à lui la jeune négresse, la repousse avec mépris. Il attribue à l'intention de veuger son frère son désir de l'accompagner. Youdhichthira, juste et bon, lui reproche cet acte de brutalité:

« Même dans ta colère, o héros, o Bhimaséna, » garde-toi de maltraiter une femme; observe tonjours

- » la justice, qui passe avant le soin de sa propre con-
- » servation. Tu as mis à mort le très-puissant
- » ennemi qui venait à nous pour nous tuer; mais la
- » sœur de ce monstre, que pourrait-elle contre nous » dans sa colère? »

Hidinha s'incline avec reconnaissance devant Youdhichthira, le roi de la justice. Puis, humble, suppliante, elle essaye de fléchir Kounti. Elle est seule, sans appui, sans protecteur. Pour sauver Bhima, elle a perdu son frère, elle a abandonné sa famille et sa race. Maintenant elle mourra si celui à

<sup>(1)</sup> Hidimba's Tod, vierter Gesang:

Umsonst von Menschenfleisch lebend! umsonst gemüstet, schnöder Wicht! Umsonst! da bist des Tods würdig! Umsonst! sterben musst du sogleich 26.

qui elle a tont sacrifié la repousse. Que Kounti, femme et mère, ait pitié de l'amour qui l'entraine vers son fils. Qu'elle la prenne comme esclave méme, Hidiuba y consentira, elle, la princesse des Rákchasas; mais que la mère des Pándous l'unisse à Bhima. Qu'avec son jeune éponx l'enfant des forêts passe encore d'heureux jours dans ses demeures enchantées. A un moment fixé, elle rendra à Kounti, aux Pándavas, celui qui pendant quelque temps lui aura donné le bonheur; mais toujours du cœur, de la pensée, elle suivra une famille qui aura été la sienne; elle veillera sur elle, et la sauvera à l'heure du danger.

Ébranlé, convaince par Youdhichthira, qui l'eugage à avoir pitié de la pauvre et naîve enfant, Bhima consent à cette passagère union. Il quitte sa famille, il suit sa compagne, qui l'entraine au loin dans de féeriques bocages cucaissés entre des montagues.

Après l'avoir fait vivre dans les plaisirs de cette déliciense retraite, la Rákchast, fidèle à sa promesse, laissa s'éloigner à jamuis celui qu'elle aimait jusqu'à lui sacrifier sa tendresse même.

Un fils était né de cette alliance entre le prince àryen et la négresse. C'est ainsi que s'altérait la pureté classique du type indo-européen, et que s'infiltraient dans les conquérants les furonches instincts des vaincus.

D'après les conseils de Vyasa, les Pandavas avaient cherché un asile auprès d'un brahmane d'Ekatchakrà. Ils ne s'astreignaient pas à la régulière existence des cités. Revêtus de l'habit religieux, ils parcouraient les forèts, les campagues, recevant les anmônes que doit tout pieux Hindon au bramatchair (1). Le soir ils rapportaient à leur mère leur récolte de la journée, et Kounti, en donnant la moitié à Bhima, l'athlète à l'appétit dévorant, partageait la seconde entre ses autres fils.

Depuis quelque temps, les fugitifs vivaient dans cette quiétude. Les Pàndavas étaient sortis pour quéter leur nonrriture du jour. Bhina était, par exception, resté auprès de sa mère.

Un bruit de sauglots, de voix brisées, frappe l'oreille de la princesse. Ces gémissements partent de la chambre qu'occupe la famille du brahmane. Konntiétait femme; me douleur l'attiruit, soit pour la partager, soit pour y remédier.

Quelle joie elle éprouverait, dit-elle à Bhima, de consoler le vertueux brahmane, de lui rendre le bonheur en échange de la généreuse hospitalité qu'il leur accorde! Bhima a compris le vœu de sa mère : ce vœu est devenu le sien; mais que d'abord ils

<sup>(1)</sup> Cest le nom que porte le brahmane pendant son noviciat; il doit consorer ce temps à l'étude, an renouvement, à la mendició. Le mariage ouvre pour lai la sevonde période de sa vie religiente : il devient Gribaulta, maitre de maion. Pendant la trusième, il vit dante les fortés: il en Vanaperabla, auachorier. Pendant a puntrime et dernière période, il demande encore sa subsistance à la pieux charié des autres castesq il est lhikchon, religions, mendiant.

sachent tous deux quel est le danger à combattre et à vaincre.

Les cris de désespoir deviennent plus déchirants. La princesse pénètre dans l'appartement du brahmane, et s'y tenant dans l'ombre, elle voit et entend tout.

Un péril imminent plauait sur cette famille, dont les membres se disputaient le suprème bonheur de mourir l'un pour l'autre.

Le brahmane maudissait la vic, cette source inépuisable de larmes, et à laquelle cependant l'homme espère puiser la félicité.

- « Moi-même, tu le sais, ô brahmine, » ajoutait-il,
- « je t'ai tenn autrefois ce langage : « Allons là où le\_
- » bonheur nous attend! » Mais tu ne voulus point
- » m'écouter : « Ici je suis née, ici j'ai grandi; ici
- » habite encore mon père..... »
  - " Ton père âgé s'en est allé au ciel; de même, ta
- , » mère n'est plus depuis longtemps, ainsi que les
  - » proches que tu comptais autrefois..... Quel avan-
  - » tage avions-nous à demeurer,ici? Toi qui aimais tes
  - » parents, mais qui n'as pas écouté ma voix, tu as été
  - » frappée par la perte de ces parents, qui fut aussi
  - pour moi un sujet de profonde affliction.
  - » Aujourd'hui, c'est ma propre mort qui se pré-
- · » pare; car je ne pourrais consentir à livrer un des
  - miens, tandis que je vivrais moi-même en homme
    égoïste et cruel.
  - · coolate et cruei.

O toi que j'ai choisie légalement et que j'ai « épousée suivant les rites sacrés, feunme vertueuse et » soumise, toujours semblable à ma mère! Amie qui » m'as été donnée par les Dévas comme un constant » et supréme refuge, et accordée par tes parents pour » partager mes devoirs de chef de maison! Toi, » noble de naissance et de conduite; toi, la mère de » mes enfants, non, je ne pourrais te sacrifier pour » sauver ma propre vie, épouse bonne, irréprochable » et dévouée (1)! »

Et pourrait-il sacrifier ce fils, fréle enfant à peine sorti du berceau et en qui réside le salut éternel de ses ancétres et le sien? Pourrait-il sacrifier cette fille qui répand dans sa demeure un parfum d'innocence et de joie, cette fille qui, elle aussi, peut lui donner le Ponttra, le sauveur de l'enfer? Mais s'il expire, que deviendront les orphelins? Ah! que la mort les prenne tons ensemble : c'est la son dernier espoir.

La voix de l'épouse s'élève alors, ferme, austère, consolante.

Pourquoi le brahmane se désole-t-il comme un homme de caste inférieure? Qu'importe la mort à celui qui connaît le secret de la vie?

Repousse donc avec sagesse la désolation qui t'ac cable... c'est moi qui partirai!

<sup>(1)</sup> Des portraits de femmes dans la poésie épique de l'Inde. Fragments d'études morales et littéraires sur le Mahábhárata, par FÉLIX NÉVE; Bruxelles, 1858.

Le sacrifice de soi-même à l'amour conjugal, tel est le devoir permanent de la femure. La mort volontaire de la brahmine lui assurera ici-bas une gloricuse renommée, là-haut nue éternelle récompense, et attirera sur la tête de son époux les bénédictions du ciel.

a Tu as obtenu de moi, ò brahmane, ce que l'on attend d'une épouse, une fille et un garçon que voilà.... Je suis donc anjourd'hui libre de toute dette envers toi! Or, tu as la force de nonrrir et de protéger ces deux enfants, tandis que moi, moi seule, je serais incapable de les défendre et de les sontenir!

Privés du chef de maison qui est leur force morale, leur sécurité matérielle, la veuve et les orphelins mourraient.

« Laisse-moi partir, ó homme vénérable, mais » protége mes deux enfants! »

Quel danger d'ailleurs conrt-elle? Aux Râkchasas même l'honneur défend de tuer une femme! Que par un autre hymen le bruhmane s'impose de nouveaux dévoirs. Qu'en vivant il arrache à la mort ses deux enfants!

- Le brahmane pressait sa femme sur son sein, tous deux confondaient tenrs larmes, quand la jenne fille, déchirée par le spectacle de leur donlenr, fit entendre sa douce voix:
  - « Pourquoi donc, dans votre profonde affliction,

pleurez-vous comme des geus saus aucun appui?
 Ecoutez na voix et vous reprendrez conrage. C'est
 en toute justice que je puis être 'sacrificée par vous.... en me sacrifiant comme je dois l'être,
 sauvez par moi seule tous les autres!

Ce ne sera point en mettant au monde le Ponttra, le sauveur de l'enfer, qu'elle ouvrira le ciel aux mânes de ses aucêtres : c'est en préservant par sa mort la vie de son pére, la vie de son frère, qu'elle assurera à ses aïeux, les Sraddhas, les sacrifices funèbres pàr lesquels leurs âmes, arrachées à la doulourense perspective de la transmigration, joniront de la bienheureuse éternité.

" Un fils est un autre soi-même, une épouse est " une amie, mais une fille est un sujet d'affliction: « délivre-toi de cette affliction, et laisse-moi libre dans " l'accomplissement d'un devoir ! Qu'adviendra-t-il? Du moment où je serai séparée de toi, vo mon » père, je ne serai plus qu'une pauvre fille saus pro-tecteur, errant d'un lieu à un autre.... »

Elle continue, mais sa voix expire dans les pleurs, et le père et la mère exhalent de longs gémissements.

Le fils regardait de ses grands et beaux yenx sa famille en larnes. Il vondrait, de sa voix à peine habituée à la parole, dire ce que son cour lui inspire; et avec cette ravissante et involontaire hésitation qui donne au langage de l'enfance tant de grâce naive et touchaute, il semble annoncer le salut à ceux qui ont fait le sacrifice de leur vie : « Ne pleure » point, mon père ! ne pleure point, ma mère, ni » toi, ma sœur! » Comme un gai rayon de soleil traversant les sombres nuages, il saute au milieu du groupe, saisit un brin d'herbe, et triomplaut et joyeux, ils'écrie: «Avec cela je vais tuer ce Råkchasa » le mangeur d'hommes! »

C'était le bouton s'entr'ouvrant sons l'influence d'une brise fécondante, d'une lumière vivifiante: c'était l'àme de l'enfant naissant aux nobles sentiments dont elle respirait la pure atmosphère, dont elle recevait la douce chaleur.

A ce cri de honheur, à cet élan vraiment sublime dans sa naïve simplicité, les affligés ont senti se dissiper momentanément leur chagrin.

C'en était trop. Kounti ne peut résister à la voix de son cœur, elle s'avance.

Pourquoi cet effroi, cette douleur? Quel péril menace ses hôtes?

C'est qu'un Râkchasa a prélevé sur la contrée un horrible impôt. Chaque famille est tour à tour obligée de lui fournir un homme pour sa nourriture, et c'est le brahmane qui en ce jour doit payer ce cruel tribut.

La résolution de Kounti est prise. Une femme, une jeune fille, un enfant ne rachèteront pas au prix de leur vie celle de leur protecteur. Kounti a cinq fils: l'un d'eux partira. Le brahmane repousse avec énergie cette offre généreuse. Jamais il ne consentirà à livrer en échange de la sienne la tête d'un hôte, d'un brahmane. Ce serait une làcheté, ce serait un crime.

Mais Kounti qui connaît la force du Pândava, vainqueur d'Hidimba, maintient avec fermeté sa décision: Bhima se dévouera.

Quand reviennent les Pândavas, ils frémissent du danger auquel va témérairement s'exposer leur frère. Youdhichthira pénètre secrétement auprès de sa mère, et luidemande à quelle impulsion cède Bhima?

«C'est par mon ordre, ò dompteur des ennemis!» réOrdo la princesse, « qu'il accomplira un grand « devoir pour le salut d'un brahmane et pour la déli-» vrance de cette ville! »

Youdhichthira reproche sévèrement à sa mère de compromettre la vie de leur plus précieux défenseur. Le malheur aurait-il affaibli les facultés intellectuelles de Kounti?

Non, ce n'est pas à la mort que la noble femme envoie son enfant, c'est à la victoire, car elle s'est souvenue des exploits de Bhima:

« La force de Bhima m'est done bien connue « d'avance, ó fils de Pàndou! Quand j'ai forné le » dessein de rendre service à ce brahmane, je ne me » suis point décidée par passion, par ignorance ou » par folie, mais c'est avec intelligence du devoir

- » que ma résolution a été prise. Deux avantages vont
- » en résulter pour nous, ô Youdhichthira? Le droit
   » de la reconnaissance pour l'hospitalité reçue, et
- » l'accomplissement d'un acte de grande vertu. »

En défendant une sainte canse, Bhimu se rendra digne du ciel. Kounti le veut, il en sera ainsi.

Et Youdhichthira, le roi de la justice, s'incline devant l'héroïque décision de sa mère.

Le lendemain les habitants d'Ékatchakrà virent gisant dans la poussière le cadavre du Rükchasa. A qui devaient-ils leur salut? Ils l'ignarérent, car les Pàndavas, de peur d'être reconnus, avaient recommandé à leur hôte le plus graud secret sur cet événement.

C'est à la suite de ces aventures que les Pándavas assistent au Swayambara de Dranpadi (1), et qu'Ardjouna conquiert sur les rois ses rivaux la vierge née de l'autel (2).

L'attitude des Pândavas au Swayambara de la belle Pântchâlienne a révélé leur brillante person-

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, Ire partie, chap. II.

<sup>(2)</sup> Draunadi était née, avec son frère Drichtadyoumna, de la flamme du sacrifice. C'était une incarnation de Lakchmi. On l'appelait aussi Kriehua, la noire, parce que la funtée de ce feu avait obseurci sa peau.

nalité. Dhritariachtra apprend avec bonheur que les neveux qu'il pleurait vivent encore, dignes toujours de leur race. Il les appelle à lui, et partage son royaume entre eux et ses fils.

C'est à Indraprastha, l'antique Dehli, que s'établit le centre de la domination de Yondhichthira. Grâce à ses conquétes, à celle de ses frères, sa suzeraineté est reconnue, dans un râdjasoûya on sacrifice royal, par les rois qu'ont vaincus les Pândavas. Ou voit ici se développer la grande figure de Krichna, es souverain de Mathoura que le merveilleux légendaire devait transformer en une incarnation de Vichnon. Ardjonna venait d'épouser, selon le rite râkchasique, la belle Soubhadrá, sœur de ce prince, et Krichna, pardonnant à l'ami qu'il aimait tendrement, l'avait lui-même ramené à Indraprastha, et avait de sa présence soutem le sacrifice roval.

Ce n'était là qu'un temps d'arrêt dans la mallieurense destinée des Pândous.

La famille royale d'Hastinapoura avait assisté an ràdjasoùya, et le triomplie de Youdhichthira avait nleáré la plaie dont la jalousie mentrissait le cœur de Douryódhana. Le prince dépérissait. Son oncle Çakonni lui offrit de perdre les Pàndavas par une arme terrible, le jeu; le jeu, cette fiévreuse passion que, dès les temps védiques, nous avons vue consumer les Aryas.

Douryôdhana accepta avec joie, et les Pàndavas furent invités à la cour d'Hastinapoura.

Youdhichthira, pris au piége, joue follement, frénétiquement ses richesses, sou royaume, ses frères, lui-mème. « Gagné!... « Gagné!... » tel est à chaque coup le cri infernal de Çakouni. Que jourea-t-il encore, le roi de la justice qu'aveugle maintenant une délirante passion? Il jouera Draùpadi, la chaste femme née de l'autel! Et les vieillards témoins de ce scandale se lèvent et manifestent leur indignation par des cris ou des larmes. Les Kouravas laissent éclater leur joie.....

« Gagué! » s'écrie encore Çakouni, « et pour la » dernière fois (1)! »

Par l'ordre de Douryôdhana, son frère Doultgasana traine Dràupadi par les cheveux au milien de la noble assemblée. Éperdue de houte, frémissante de courroux, elle n'a que ses larmes pour défense. Qui donc la protégerait? Des esclaves? car tel est le seul titre qui désornais appartienne aux fils de Pàndou. Alors une prière que ne prononcent pas ses lèvres, mais que crie son cœur, s'élance ardente vers Vichnou: « O toi qui, sous la forme de Krichna, es aimé » des filles des bergers, — les Kourous m'insultent;

<sup>(1)</sup> Études sur l'Inde ancienne et moderne, par M. THÉODORE PAVIE. (Revue des Deux-Mondes, 15 avril 1857.)

• ne le vois-tu douc pas, ó dieu à l'abondante chevelure?... Moi qui vais m'abimer dans l'océan de leurs insultes, soutiens-moi, ó toi qu'adorent les • mortels! O Krichna! Krichna! ó toi le grand • ascète, ó toi l'ame du monde, sauve-moi, voici • que je vais périr an milieu des Kourous. • Et Krichna, troublé, ému, a eutendu ce supréme appel, et par un miracle a manifesté sa présence.

Une indescriptible émotion électrise l'assemblée, d'ou s'élève en l'honneur de la princesse outragée un chœur de lonanges et de cris d'admiration. Mais Bhima, transporté d'une véhémente colère, s'écrie d'une voix qui vibre dans tous les cœurs et les glace d'effroi :

Retenez bien la parole que je vais prononcer, ó » guerriers qui habitez la terre, parole qui n'a jamais
été dite par d'autres hommes, et qu'aucun autre ne fera entendre! — Et si, après l'avoir dite, je ne » l'accomplissais pas, ó maîtres de la terre, que je » n'obtienne jamais d'aller là où sont allés mes

aïeux! — De ce pécheur, de ce pervers insensé qui
déshonore la famille, je jure de boire le sang, après

» lui avoir brisé la poitrine dans un combat. »

Il devait se souvenir de ce serment, qu'au besoin

Draupadi lui ent rappelé.

Dhritarachtra frémit. Il appelle à lui Draupadi, et laisse à son choix la grace qu'il veut lui accorder. Pal-

pitante encore de courroux, elle réclame sa liberté, celle des Pándavas. Qu'ils rentrent dans leur royaume, elle sera satisfaite! Et le vieux monarque accède à ses vœux.

Les Kouravas ont offert à Youdhichthira une revanche, et mulgré une première et funeste expérience, le ràdja jone encore. S'il perd, les Pàndavas et Dranpadi s'exileront. Ils passeront donze années dans les forêts, une treiziene où ils voudront, mais dégnisés, inconns. Cette dernière condition étant remplie, et c'est la ce que les Konravas se promettent d'empécher, — alors seulement les fils de Pàndon, relevés de leur serment, seront libres de rentrer dans lenr patrie, d'y reprendre leur rang.

Et Youdhichthira perd encore.

Quand s'éloigment les Pândavas, Ardjouna se sépare momentanément de ses frères, de sa compagne, afin d'obtenir par la pratique des austérités les armes divines à l'aide desquelles, au jour de la vengeance, il pourra vaincre les Kouravas. A la suite de cette pénitence accompile sur les sommets neigeux de l'Ilimàlaya, après avoir sontenu un combat contre Çiva, déguisé en montagnard, il est transporté an Swarga dans le char d'Indra. Mais ni l'immensité peuplée de myriades d'étoiles, âmes des hienheureux, ni les herceaux de feuillage du Nandana sous lesquels se jouent les Apsaras, et où, par une tonchante allégorie, le parfum des vertus se confond avec celui des fleurs; ni l'amour de son père Indra, ne peuvent lui foire oublier le lieu d'épreuves ou souffrent ses frères, où vit encore sa mère. Résistant aux plus enivrantes séductions, il redescend sur terre (1).

Dans l'antique donnaine des Aryas, non loin de la rivière Saraswatt, sous les ombrages de la forêt Kâmyaka, s'écoulaient ces longues aunées d'exil auxquelles par leur faute étaient condamnés les Pândavas. Ils les employaient à courir les bêtes fauves, et cette vie aventureuse, indépendante, plaisait à leur caractère énergique et fier. Ils étaient libres, ils se sentaient forts.

Les Pândavas se livrent au loin à une chasse dont ils destinent le produit aux brahmanes qui les ont suivis dans leur exil, et à la garde desquels ils viennent de confier leur compagne.

Soudain la forêt s'anime d'un bruit inaccoutumé. C'est que Djayadratha, le roi des Syndhieus et des Sanviras, la traverse avec un cortége de princes. Il cherche une épouse, le monarque que déjà cependant l'hymen unit à la fille de Gàndhāri.

<sup>(1)</sup> Cet épisode a été traduit par M. Borr, Cf. Ardschuna's Reise zu Indra's Himmel; Berlin, 1824.

Sur le seuil de l'ermitage se tenait alors debont Dranpadi, dans son éblouissante beauté, sa grare sévère et séduisante, « illuminant les profondeurs du » bois, comme l'éclair illumine un nuage sombre (1).» Est-ce une vierge divine, ou une Apsara, on cette Mâyà, illusion créée par les dieux pour décevoir les mortels? Djayadratha veut le savoir, et il envoie à celle que déjà il espère pour compagne, le roi Kôtikâsva.

Draupadi, voyant s'élancer vers elle sur un char le royal messager, saisit, en signe d'alarme peut-être, une branche de kadamba (2).

Rassurée par l'étranger qui, avec une courtoise déférence, décline son nom, celui des illustres voyageurs qu'il lui montre dans le lointain, la jeune femme, abandonuant le rameau que dans sa terreur elle a étreint, s'enveloppe des plis soyeux de son vêtement, et répond à Kôtikâsya avec une dignité que tempère une bienveillante expression :

- « O fils de roi, plus je pense, plus je m'assure » qu'une femme telle que moi ne doit point te parler.
- » Or, il n'y a ici personne, ni homme, ni femme,
- pour te répondre; car je suis seule maintenant.
   Gependant je consens à le faire. Écoute-moi donc.
- Ecoute-moi donc.

  Car autrement, comment, seule dans la forêt, ose-

Fraguents du Mahâbhârata, traduits du sanserit en français, par A. Sadous.

<sup>(2)</sup> Nauclea, orientalis.

» rais-je te parler, attachée comme je le suis à mon » devoir ? »

Se nommant alors, nommant aussi ses compagnons, elle invite, au nom des Pàndavas absents, le royal cortége à se reposer dans l'ermitage.

Pendant que, Praupadi dispose son humble demenre pour y recevoir les nobles hôtes qui s'y vont arrêter, Djayadratha, que Kôtikâsya a informé du résultat de sa mission, pénètre dans l'ermitage.

C'est en l'interrogeant avec un respectueux intérêt sur la sauté des Pândons que le roi des Sauviras aborde la princesse. Touchée de cette bienveillante question, Drâupadi y répond avec grâce et donceur, offre au roi l'eau pour ses pieds et une grande quantité de gibier.

Mais quand Djayadratha lui avone le but de sa visite, quel changement dans l'attitude de la jenne femme! Le sang afflue à ses joues, la flamme jaillit de son regard, et de sa lèvre frémissante s'échappe le cri de révolte de l'honneur outragé. Plus belle que jamais, comme Sità, elle défend son devoir. Mais à la différence de l'épouse de Râma, la douleur ne parle point en elle, la colère seule l'anime. On admire ce noble courroux, mais il n'inspire pas ce tendre intértet qu'éveillent les larmes de Sità, les déchirants appels qu'elle adresse à l'époux, au frère qui ne peuvent l'entendre. Même dans les élans d'indignation qu'arrache à la reine d'Avodlivà l'offense faite à

sa vertu, même dans sa force morale, on devine la faiblesse de la femme. Drimpadi ne pleure pas, et quand Djayadratha, irrité de ses menaces, de ses' dédains, lui dit : « Tiens un laugage suppliant, et tu » retrouveras la faveur du roi des Sanviras, » c'est avec un souverain mélange de fierté, d'ironie, de fermeté, qu'elle lui réjond :

« Je suis forte, et le voi des Sauviras m'estime bien » faible. Cruit-il que sa violence me touche? Je ne tiendrai pas un discours suppliant au roi des San-» viras.... »

Elle arrête sur lui un menaçant regard, elle appelle Dhaumya, le pourohita ou prêtre domestique; elle renverse même le munarque, qui pour l'entrainer a saisi son vêtement. Mais an moment où elle se prosterne devant le pourohita accouru à ses cris, elle est contrainte de monter dans le char de son ravisseur. Un soupir sonlève son sein, mais, résignée, elle attend une prompte délivrance.

Cet espoir n'est point trompé. Les Pàndavas, que de tristes pressentiments out rancueré à l'ermitage, ont été instruits par une snivante de Draupadi del'outrage qu'ils ont reçu dans la personne de leur compagne. Ils courent sur les traces du ravisseur, l'atteignent, et, seuls contre les princes et leur suite, ils frappent, renversent, tuent humnes, éléphants, chevaux, et abandonnent cette sanglante pâture aux oiseaux de proie qu'attire l'odeur du carnage.

Djayadratha, après avoir laissé Draupadi sur le champ de bataille, s'enfuit dans les profondeurs de la forét.

Youdhichthira refuse de frapper eu lui l'époux de sa consine Donhchalá, sœur de ses mortels ennemis : « Il ne faut pas, dit-il, tuer le roi des Syndhieus, « quelque pervers qu'il soit, au nom de Douhchalá et » de la glorieuse Gaudhàri. »

Le rôle de Drăupadi est ici dépourvu de cette grandeur qui pardonne à l'ennemi vainen. Surexcitée par l'idée du danger auquel elle vient d'échapper, c'est avec une sauvage énergie qu'elle incite les Pândavas à achever sa vengeance. « Si même, » leur ditelle, « il vous suppliait dans le combat, ne l'épargnez » jamais. »

Le raidja Youdhichthira la ramène à l'ermitage, pendant que Bhima et Ardjouna poursuivent le roi des Syndhiens. Ils l'atteignent. Bhima, dont a violence est l'aveugle instrument de Draupadi, va le tuer, mais le généreux Ardjouna, retenant son bras, lui rappelle l'ordre de leur frère niné.

Youdhichthira et Draupadi voient arriver le jeune monarque euchainé et la tête rasée : « Qu'on le « délivre, » prononce Youdhichthira. Mais Bhina répond : « Que Draupadi répète cette parole. Ce » misérable est l'esclave des fils de Pandou. » Draupadi se tait. Youdhiehthira rétèree son ordre. La jeune femme regarde le miséricordieux roi de la justice, et, redevenue maîtresse d'elle-même, elle répète après lui, s'adressant à Bhima: » Délivre cet homme, » que de roi tu as fait esclave. »

Quand expirent leurs douze années d'exil dans les forêts, les Pandavas doivent, selon leur pacte avec Douryòdhana, vivre une année inconnus. Ils passent ce temps à la cour de Virata, roi de Matsya, sons des déguisements qui sont loin de laisser soupçonner la noblesse de leur origine.

Pendant une campagne du roi de Matsya, Donryodhana et ses alliés envahissent son territoire, et lui enlevent de nombreux troupeaux de vaches.

Au fond de son gynécée, Bhoùmimdjaya, fils de Viráta, est instruit de ce désastre par le chef des bergers, qui le somme de déployer la baunière royale au lion d'or, et de reprendre aux auteurs de la razzia leur précieux butin. Lâche et fanfaron, fier d'être appelé au combat devant ses femmes, le jeune prince se vante d'écraser à lui seul l'armée ennemie.... Mais, hélas! comment faire? Le cocher qui devrait guider son char vient d'être tné, et Bhoûmimdjaya, mordant avec impatience le frein qui retient sa belli-

queuse ardeur, ne pent se mettre en marche sans avoir remplacé cet indispensable auxiliaire.

Le danseur Vrihauuala a avidement écouté les paroles de Bhounaindjaya; c'est Ardjouna. Il voit dans cet incident l'occasion de quitter pour la cuirasse ses vils habits de femme, de se venger de ses euuemis, de redevenir eufin prince et Kchattriya.

- » Et comme il avait passé le temps fixé par le vœu, » il s'adressa à son épouse bien-aimée (1), la fille de » Drompada, la Pantchalicune délicate née de l'autel, » femme véridique et sincère, qui se plait à être » agréable à son époux; et lui, qui connaît tonte » chose, joyeux de ce qu'il vient d'entendre, il dit en » secret à Dràupadi;
- » Va bien vite de ma part, ó toi qui es belle, et » dis en parlant de moi an fils de Virita: Celui-ci a » été jadis le cocher favori d'Ardjonna; il est robuste, » plein d'une expérience acquise dans de grandes » batailles, et il saura conduire ton char (2). »

Draupadi entre au moment où Bhoimnindjaya, se comparant complaisamment à Ardjouna devant son auditoire féuninin, se livrait à ses bravades avec le plus de forfunterie. Désirant mettre un terme à un parallèle qui la blesse, elle s'empresse de faire briller

Draupadi était enaployée comme conturière dans le palais de Virita;

<sup>\* (2)</sup> Fragments du Mahábhárata, traduits en français, par Ти́хов. Рачи; Paris, Benjumin Duprat, 1844.

à ses yeux l'habileté de Vrihannala, et le prince charge sa sœur Onttarà d'implorer le secours du précieux serviteur.

La jeune fille vole auprès d'Ardjouna. Sa grâce naïve et distinguée, son esprit vif et délié sont décrits avec amour par le poête. Elle s'arrête auprès de celni auquel elle doit les talents qui ajoutent leur prestige à celui de la beauté, et Vrihannala sourit à son élève chérie.

 Quel objet t'anche ici, belle femme aux yeux de gazelle, au collier d'or? Pourquoi viens-tu en courant? Pourquoi ton visage paraît-il ainsi iuquiet?
 Dis-le-moi vite, ó jeune fille!

Avec un séduisant abandon, Outtarà transmet à son fidèle serviteur la prière de son frère. « Et, ter-» mine-t-elle, si tu n'agrées pas la demande que je » te faits, ainsi invité par lui avec amitié, j'en perdrai » la vie. »

Le Pàndava bondit, et la jeune fille, ravie du saccès de sa démarche, ne se doute pas, en voyant l'empressement de Vrihannala à lni obéir, des secrets motifs qui électrisent Ardjouna.

Accompagnés des souhaits de bon augure des femmes et des jeunes filles du palais, le prince et son cocher quittent la ville. La bravonre d'Ardjouna, que fait ressortir davantage encore la poltronuerie de Bhoûmindjaya, triomphe de l'ennemi, et vant au prince royal les louanges enthousiastes du chœur charmant des vierges, qui, dirigées par Outtarà, sont allées au-devant de lni.

Pen de temps aprés, Virita apprenaît quel était le vengeur de sou royaume; il offrait sa fille au héros dont le nom et le rang lui étaient révélés, et celni-ci refusait. Nagnère ses fonctions l'avaient appélé dans le gynécee; c'était sous sa direction qu'Outtara s'était initiée aux arts; elle l'ainiait et le vénérait comme un précepteur. Mais Ardjouna demande et obtient la main de la princesse pour son fils Abhimanyon (I). Ainsi toujours il chérira en père la jeune fille qui se confiait filialement à lui.

L'alliance du roi de Matsya était d'un précieux secours aux Pândavas, qui, dégagés de leur serment, se disposaient à rentrer dans leur patrie, la vengeance au œur, les armes à la main.

Des deux côtés, tout en entamant des négociations, on se préparait à la guerre. L'Inde entière s'était levée, et se partageait entre les branches viales, qui allaient s'en disputer la suprématie.

Krichna, que les mêmes liens de parenté unissaient aux Kouravas et aux Pândavas, essaya inutilement d'amener un rapprochement entre les deux lignes collatérales.

Abhimanyou était issu du mariage d'Ardjouna et de Soubhadrà, sœur de Krichna.

Draupadi, de même que son frère, le roi des Pântchâliens, reponsanit toute idée de paix (1). Elle ne ponvait oublier les insultes dont l'avaient accablée les fils de Dhritarachtra, lors de cette première scène de jen où Yondhichthira avait perdu jusqu'a sa liberté. Bhima anssi se souvenait de son serment.

Trop d'outrages lenr avaient été prodigués, trop de doulens avaient fait saigner leur cœur, trop de désirs de vengeance fermentaient en eux depuis de longues années, pour qu'il fut possible aux Pandavas de placer sans arrière-pensée leurs mains dans celles de leurs perfides enuenis. D'ailleurs, une première expérience ne leur avait-elle pas appris combien serait précaire une réconciliation?

Le moment de l'explosion était imminent.

Un supreme effort fut tenté par Krichua. Il se rendit à Hastinapoura, alla consoler Konnti, et offrir une dernière fois la paix aux Konravas.

On s'assembla, on délibéra. Dhritaráchtra, Bhichma, Vidoura, Dróna aspiraient à la réconciliation; mais Douryódhana, repoussant toute proposition, quitta la salle du conseil, et ses frères le suivirent.

On eut recours à la médiation de Gândhâri; on espéra que la pieuse et noble femme aurait sur cet esprit violent et aigri une influence douce et bienfaisante; on crut que c'était à une main maternelle

<sup>(1)</sup> Conf. Mosier Williams, Indian epic poetry, 1863.

qu'il appartenait de toucher, sans la déchirer davantage, la plaie qui ulcérait le cœur de Donryodhana. A la voix de la reine, le prince rentra ; mais quand Gàndhāri le supplia de partager son royaume avec ses cousins, sa colère ne comut plus de bornes, et une seconde fois il se retira (1).

Eu vain Krichna tente, avant de quitter Hastinapoura, d'attirer Karna aux Pandavas; en vain Kounti, révélant à ce fils sa naissauce, le supplie de ne point se rendre fratricide; Karna, d'abord indécis, cède à un faux point d'honneur. Il restera fidéle aux Kouravas; mais il évitera de se rencontrer dans la mélée avec tout autre Pandava qu'Ardjonna.

C'était un souvenir du tonrnoi d'Hastinapoura.

Alors commence cette intte effrayante que le poëte a décrite avec des traits d'une si saisissante vigueur, dépeinte avec des couleurs d'un si sombre éclat, que l'imagination, vivement et étrangement frappée, en conserve longtemps la lugubre impression.

Dans le champ de la loi, le Kouroukchétra, les deux partis sont en présence. Bhichma, l'oncle de Pandou et de Dhritaráchtra, a accepté à regret le commandement de l'armée des Kourous. Il vient de jeter un long cri de guerre, c'est le signal de la ba-

<sup>(1)</sup> Conf. Mosier Williams, Indian epic poetry.

taille on vant s'entre-tuer ses petits-neveux. Les conques, les timbales, les fifres, les tambourins retentissent.

Le moment est solenuel. Ardjourna sent le besoin de se recueillir; il prie Krichna qui guide son char de le conduire entre les deux armées. A la vue des parents, des amis qu'il va combattre, l'indomptable héros se trouble, ses yeux se remplissent de pleurs, il se sent défaillir...... Pour qui, si ce n'est pour des êtres aimés, désire-t-on la gloire, le pouvoir, la richesse? Et ils sont tous là, ceux que chérit Ardjouna, ils sont la, prets à s'entr'égorger..... Nan, il ne se battra pas, il ne se souillera pas d'un sang qui est le sien. Plutôt mourir innocent que de vivre coupable!

Quelles suites d'ailleurs entrainera cette lutte impiel • La ruine d'une famille cause la ruine des religious • éternelles de la famille; les religions détruites, la • famille entière est envahie par l'irréligion.

- Par l'irréligion, o Krichna, les femmes de la famille se corrompent; de la corruption des femmes,
  o Pasteur, nait la confusion des castes.
- Et, par cette confusion, tombent aux enfers les
   pères des meurtriers et de la famille même, privés
   de l'offrande des gâteaux et de l'eau (1)......

<sup>(1)</sup> La Bhagarad-Gitá, ou le Chant du bienheureux, poëme indien publié par l'académie de Stanislas, traduit par M. ÉMILE BURNOUF; Nancy, Ve Raybois, 1861.

Déconragé, Ardjouna s'assied sur le char avec accablement; et de sa main tremblante s'échappent l'arc et la flèche.

Alors, dans un des chants les plus sublimes qu'aient inspirés aux peuples âryeus leurs instincts immatérialistes, dans la Bhagavad-Gità, le Chant du bienheureux, Krichna raffermit l'àme du héros en la faisant planer avec sérénité au-dessus des passions humaines. Ponrquoi ne pas sacrifier les liens de famille meines à l'idée du droit? Ponrquoi redouter de donner la mort? L'àme ne meurt pas : elle est immortelle.

Et dans un langage d'un magnifique lyrisme, Krichna expose la doctrine du djognisme, de l'union avec le principe éternel de la vie, doctrine attristante, prélude du bouddhisme, mais à laquelle on ne peut refuser une haute élévation morale. Aspirer à l'identification avec l'àme universelle, c'était la négation de l'individualité humaine, c'était le panthéisme, c'était la futulité; rendre l'homme indifférent au plaisir et à la peine, c'était le priver de cette faculté de sentir, source des plus délicienses comme des plus déchirantes émotions; isoler l'homme de ses semblables, c'était fermer son cœur à l'amour, à la pitié, c'était l'arracher aux saintes joies du foyer domestique. Mais cette doctrine, en le détachant de ses liens terrestres, épurait ses instincts, l'armait contre les entrainements de la passion, le spiritualisait enfin.

Et d'ailleurs était-ce bien complétement la doctrine de l'inaction que celle qui proclamait cette vérité à jamais sublime :

« Ce n'est pas par l'inaction que l'on parvient au » but de la vie (1)? »

Quel spectacle que celui du champ de bataille après la victoire des Pàndavas! Les vainqueurs sont eudornis. Trois hommes se glissent dans leur camp; c'est tout ce qui reste de l'armée des Kourous! Acwatchaman, fils de Drôna, vengeant la mort de son père, pénètre dans chaque tente, égorge silencieusement rois, princes, soldats. Les femmes sortent des tentes, et folles de terreur, désignent à ceux qu'attirent leurs cris un homme d'une taille surhumaine courant partout où il y a un ennemi à frapper. « Le voilà, sanglotent-elles, le voilà qui s'enfuit an ga- » lop!.... Ràkchasa on mortel, nous ne savons qui il « est! Après avoir thé le roi des Pàntcháliens, il est » remonté sur son char et s'y tient debout (2)! » Ceux qui se réveillent se défendent vainement. Le

<sup>(1)</sup> M. Corsis a analyse la Bhagowad-Gité dans son Ristoire générale de la philosophie; Paris, 1863. Il appartenait à la yoix éloquente qui toujours cuscigna l'alliance du bean idéal et du bean pratique, de élever contre les abus d'une doctrine qui, pour rapprocher l'homme de l'Etre divin, lui ordonne de s'abdiquer luimême.

<sup>(2)</sup> Fragments du Mahábhárata, traduits par M. Tu. PAVIE.

doigt glacé de la mort s'est posé sur cux, car Çiva, le principe destructeur, a lui-même armé le bras d'Acwatthâman, et son éponse Donrga accompagne l'assassin:

« Alors une Kăli (manifestation de Dourgă), la face et les yeux rouges de sang, à la ceintufe, aux guir-laudes sanglantes, portant des vétements sanglants et une corde à la main, pareille à une femme du peuple, se montra visiblement; cette Kălarătri descenda d'en haut, chautait, marchait devant, liant avec des nœuds terribles, hommes, chevanx et éléphants.....

Des êtres fantastiques, des Picátchas, les vampires de l'Inde, des Rákchasas suivent avidement le meurtrier, et dévorent les membres pantelants que tranche le glaive du fils de Dróna.

Pendant ce temps les compagnons d'Açwatthàman ne sont pas demeurés inactifs, et la flamme de l'incendie qu'ils ont allumé jette ses reflets rougeatres sur cette scène fantastique.

La mort des fils de Dhritarachtra, l'anéantissement de leur armée étaient vengés; car leurs ennemis, l'esprit tronblé par le sommeil, par la terreur, se frappaut les nus les antres dans les ténèbres, avaient achevé l'œuvre d'Açwatthaman.

Depuis cette mit lugnbre, on a vu sonvent Dourgà lier de ses nœuds et entrainer avec elle les héros désarmés; tonjours Açwatthàman était auprès d'elle. Draupadi a vu ses cinq fils tnés, tnés au sein même de la victoire par une lâche et barbare attaque. Ici encore c'est le besoin de vengeance qui crie le plus fort en son cœur maternel. Que Bhima, frappant Açwatthâman, rapporte à Draupadi la pierre précieuse qui orne le front du meurtrier de ses eufants!

Bhima, snivi de ses frères, de Krichna, ponrsuit Açwatthaman. De loin celui-ci les voit arriver, et dirige contre cux la flèche nommée Brahma-siras, arme enchantée qu'il a reçue de son père Drôna, et qui, sans l'intervention des Richis, de Nàrada et de Vyàsa, alluit incendier les trois mondes. Ils ordonnent à Açwatthaman de détacher de son front le joyau que Bhima s'était promis d'enlever à un cadarve. Le fils de Drôna obéit, et Bhima envoic ce gage de soumission à la fière et vindicative Drâupâdi (1).

A la suite de cet épisode, un livre entier, le Striparva, est consacré aux lamentations des femmes.

Gàndhàri et Kounti cherchent l'une amprès de l'autre un allégement à leur douleur. Ce n'est pas la femme qui a donné la vie aux mentriers de ses enfants que Gàndhàri voit en sa belle-sœur : c'est la mère plemant comme elle la perte d'une chère postérité.

Toutes deux, suivies des femmes auxquelles cette guerre a ravi un parent, accompagnent Dhritaráchtra

<sup>(1)</sup> MONIEB WILLIAMS, Indian epic poetry.

dans son voyage sur le théâtre du désastre. Pendant la route, les veugeurs des Kourous, Açwatthàman et ses deux compagnons, rencontrent le triste cortége. S'adressant aux instincts héroiques de Gàndhàri, l'un d'eux, Kripa, oucle d'Açwatthàman, exalte le sort de ceux qui sont tombés an champ d'homeur, et la consolant par la gloire qu'ils ont acquise, il lui rappelle cette parole des Pourànas: « La mort par les « armes dans le combat, voilà, pour les Kchattriyas, « la voie la plus belle..... ne pleure donc pas leur » mort (1). »

Açwatthàman et ses complices s'éloignent, redoutant d'affronter la vengeauce des Pándavas qui s'approchent.

C'est un triste triomphe que celui de Youdhichthira et de ses frères. Drimpadi et les Pântchâlennes les accompagnent, torturées par le chagrin. Les femmes qui se trouvent sur le passage du nouveau râdju lui crient avec des sanglots : « Où douc est maintenant » la connaissance du devoir d'un roi? Où douc est la » vertu qui évite le meurtre? »

Puis vient l'entrevue des Pandavas avec le père de ceux qu'ils ont tués, avec l'oncle qui naguère les ai-

<sup>(1)</sup> Le Mahábhárata. Onze épisodes tirés de ce poème épique, traduits pour la première fois du sanscrit en français, par Ps. Éb. FOUCAUX; Paris, Benjamin Duprat, 1862.

mait, entrevue d'un effet émouvant, mais bientôt dépassé par l'impression d'une antre scène.

Les Pândavas se rendent auprès de Gândhari. Hors d'elleméme, la pauvre nière, abdiquant sa grandeur d'âme, va maudire le ràdja, auquel les cadavres de ses fils ont servi de degrés pour monter sur le trôue. Vyàsa, son beau-père, l'arrète. Il lui rappelle le vœu qu'elle avait formé avant la bataille : « Où est le droit, doit être la victoire! » L'a-t-elle oubliée, cette parole dite avec l'accent convaincu de la justice et de la vérité?

a Toi qui étais tonjours patiente autrefois, pourquoi ne pardonnes-tu pus aujourd'hui? Triomphe » de l'injustice, toi qui connais la loi : où est le droit, » doit être la victoire! »

O bienheureux, dit la reine, je ne les maudis pas
et ne désire pas leur perte! Par la violence du regret
de mon fils, mon esprit est comme ébranlé. Les fils
de Kounti doivent être protégés aussi bien par moi
que par elle.....

Elle sait que ses enfants furent les agresseurs; elle sait qu'ils furent coupables. Que Douryodhaua ent été tué loyalement, c'étaient là les droits de la guerre. Mais pent-elle oublier que c'est par une ruse indigne d'un Kchattriya que Bhima a frappé l'invulnérable Douryodhana?

Bhima, humble et tremblant, essaye de se justifier. Le souvenir de cette scène de jeu où il avait juré de venger Draupadi, cet amer souvenir a troublé sa raison, a égaré son bras.

Alors la pensée de Gàudhàri se reporte sur l'époux dont la piense femme partage volontairement l'infirmité.

- « Toi, dit-elle à son neveu, toi qui as tué les cent
- fils de ce vieillard, ô invincible, pourquoi n'épar-
- » gnes-tu, s'il t'a fait un léger reproche, aucun mem » bre de notre famille à nous deux, vieillards privés
- » de notre royaume? Comment au vieux couple aveu-
- » gle reste-t-il eneore un bâton? »

Cette navrante idée éveille en elle le souvenir du nouveau successeur de Dhritaràchtra, et fait suceéder à ses gémissements uu élan d'indignation : « Où donc .» est le roît » demande-t-elle.

Accablé d'une violente émotion, Youdhiehthira s'avance. Il s'agenonille devant elle, et s'accuse :

- Moi, Youdhichthira, je suis le pervers meurtrier
- e de tes fils, ô reine! Je suis l'auteur, digne de malé-
- dietion, de la dévastation de cette terre, maudis moi! »

Maintenant, après avoir tué ses parents, que fera-t-il d'un royaume?

Cette résignation remue profondément le cœur de Gândhâri. Elle regarde un moment ces princes, malbeureux même dans leur victoire.....

« Peudant qu'ils étaient ainsi troublés, » continue le poëte, « l'un ici, l'autre là, Gàndhârî, dont la » colère était passée, les consola comme une mère. » Est-il rien de plus sublime que ce dernier trait?

Avec cette tendre prescience de la femme, de la mère, Gàndhàri devine que ses neveux doivent éprouver le besoin d'épancher leur douleur dans le sein de Konnti. Elle les envoie vers elle.

Depuis treize années Kounti n'avait pressé ses enfants sur son cœur. Mais, hélas! que d'amertume dans cette entrevue! La réunion avait entrainé plus de maux que la séparation.

Dràupadi est étendue sur le soi, se mourant de la mort de ses fils. Kounti la soulève dans ses bras, et lui prodigue les soins les plus affectueux.

Quand elle revient à elle, Dràupadi ne voyant pas les Pàndous, dit à leur mère: « Ils ne viennent pas » te trouver anjourd'hui, toi qu'ils ont vue longtemps » ilvrée à la pénitence. Pour moi, privée de mes fils, » qu'ai-je à faire avec la royanté? »

A son tour, Gandhari essave de fortifier l'ame éprouvée de Draupadi, dans un langage dont la résignation marque l'immolation des sentiments humains à une hérotque vertu:

Ne sois pas ainsi, ma fille; toi qui es affligée,
 regarde-moi, affligée aussi. Je crois que cette destruction d'hommes a eu lieu par la volonté du
 Temps. Un événement inévitable, qui fait dresser
 les cheveux, est arrivé spontanément.... Cette
 chose inévitable ayant eu lieu, ne pleure pas! Car

ils ne sont pas à plaindre ceux qui sont allés à la
mort dans le combat. Telle tu es, telle je suis : qui
nons consolera toutes deux?

Volontairement avengle, Gåndhåri avait, dit la légende, reçu de Vyåsa le don de seconde vue. Cette femme était tout esprit. Aussi de loin se figuraitelle déjà le champ de bataille sons son horrible aspect, et de près son mil divin embrassait-il ce qu'un bandeau dérobait à son regard matériel.

Krichna est auprès de Gàndhūri; il l'écoute commenter éloquemment les scènes qui désolent le Kouronkchétra.

Elle hi montre les veuves des guerriers, celles-ci criant et se livrant à un hruyant désespoir, celles-la gisant inanimées dans la ponssière, quelques-unes, plus heureuses, ne devant jamais se réveiller de leur évanouissement, d'antres recherchant avidement les restes de ceux qu'elles out aimés, et ne pouvant reconnaitre ces visages à demi dévorés par les oiseaux de proie.

En voyant, dit Gàndhàri, en voyant des corps
sans tête et des têtes sans corps, des femmes horriblement joyenses se tronhlent et deviennent folles.

Après avoir rapproché une tête d'un corps, et,

regardant sans faire attention et sans voir, « c'est
 une antre qu'il faut là, celle-ci n'est pas à celui-ci, »

» disent-elles en pleurant. En rejoignant des bras,

» des jambes, des pieds percés de flèches et isolés,

» ces femmes, accablées de chagrin, s'évanouissent » à chaque pas. »

Gàndhari s'interrompt: elle a reconnu le cadavre de son fils Douryodhana. Elle s'évanouit. Quand elle revient à elle, serrant sur son sein celui qui y a puisé la vie, et qui maintenant n'est plus qu'une matière inerte, elle le baigne de ses larmes. Puis, se tournant vers Krichna, elle répète les paroles prophétiques qu'elle avait dites à Douryodhana, qui l'interrogeait sur l'issue de la bataille. Le bon droit a triomphé. Son fils, dont elle avait dirigé la vaillante urdeur, a mérité la récompense céleste qu'elle avait désirée pour lui.

« Ce n'est pas ce fils que je pleure, » ajoute-t-elle, « je pleure sur l'infortuné Dhritaràchtra, privé de » ses parents. »

Elle éprouve une impression poignante à la vuc de ses belles filles, hier encore abritées par l'ombre du gynécée, parcourant, clégamment vétues, de somptueux appartements; anjourd'hui exposées à tous les regards, écartant les oiseaux de proie qui vienuent dévorer des cadavres aimés.

Mais c'est surtout la première épouse de Douryodhana qui la navre. La jeunc femme pleure son mari et son fils, car l'enfant git auprès de son père. Elle essuie le sang et la poussière qui souillent leurs corps.

« N'est-elle pas belle ainsi, occupée à contempler » son fils? » poursuit la noble aïeule. Et continuant d'esquisser les lamentables scènes dont le Konroukchérra est le théâtre : « Le bruit des » sanglots des femmes, le cri des bêtes, » poursuitelle, « tout cela m'apparaît comme un spectacle » étrange! »

Sa compassion s'étend même sur les veuves des ennemis. Outtarà, cette ravissaute fille du roi Virâta, dont Ardjonna n'avait voulu être que le père, s'est vu enlever le jeune époux auquel depuis six mois seulement elle était unie. S'inquiétant de le voir étendu sur le sol, lni, habitué à me couche molle et parfimée, elle attire à elle la tête d'Abhimanyou, et lui fait de son cœur un doux oreiller. Elle le supplie de lui parler, de la rassuiver.... Elle le croit irrité.... Sa raison revieut-par intervalles. Alors elle comprend l'étendue de son malheur. L'âme a abandonné le corps de son mari. « Où irus-tu? « dit Outtarà avec mélancolie; et elle ajoute: « Attends-moi! »

Puis elle rêve aux délices du ciel, aux séduisantes Apsaras qui peupleut les bosquets du Nandana, et qui feront oublier au beau prince la compagne qui le pleure sur la terre. Et elle devient jalouse.....

Djayadratha, le ravisseur de Draupadi, le gendre de Dhritaráchtra, git aussi sur le sol; et en voyant le calme effrayant de sa fille, Gándhári se demande avec amertume pourquoi les Pándavas ne conduisent pas leur compagne devant le cadavre de celui qu'ils ont immolé à son ressentiment. Ailleurs elle voit l'épouse de Drôna, du précepteur militaire de ses fils et de ses neveux, faisant un suprème effort pour célébrer les obsèques de sou mari, et recevant près du bûcher funéraire l'hommage des Dwidjas dont Drôna a été le maître spirituel.

À mesure qu'elle décrit ces tableaux, Gàndhàri se replie sur elle-même, et pensaut que bientôt la flanume ne lui laissera de ses fils qu'un peu de cendre, elle redevient femme et mère. Courroucéc, mençaute, elle fait quelques pas au-devant de Krichua, qui n'a point empéché le choc des deux armées.

cue hait queiques pas au-devant de Krienna, qui n'a point empécife le choc des Geux armées.

« Cette destruction des Konrous, que tu as désirée « et soufferte, puisqu'elle vient de toi, ó héros, re-cueilles-en donc le fruit! Mais si par mon dévoue-went à mon époux j'ai acquis quelque mérite, par « ce mérite difficile à obtenir, je te maudirai, toi « qui portes le disque et la massue! Pnisque Kourous et Pandavas se sont tués entre parents, et que tu « l'as souffert, ó Góvinda, tu feras périr les tiens! « Toi-méme, la trente-sixiène année révolue, tes parents étant tués, tes conseillers tués, tes fils tués, toi-méme étant erraut dans la foret, c'est d'une sfaçon vile que tu iras à la mort. Et les femmes dont les fils serout tués, les alliés tués, seront cruellement affligées, ainsi que celle de Bhàrata (1)! »

<sup>(1)</sup> Roi de la dynastie Innaire, fils de Douchmanta et de Sacountalà, aïeul des Kourons et des Pándous.

Le dieu roi, culme et souriant, la rappelle avec fermeté au seutiment du devoir, taudis que la foudroyante prédiction de leur tante frappe de terreur les Pâudavas, et que Gândhâri épuisée garde un morne silence.

Le don de l'ean suit cette scène poignante. Les bords du Gange sont converts d'une multitude de femmes qui rendent ce pieux devoir -aux guerriers, parents ou auis qu'a moissonnés la guerre.

Kama, lui aussi, a succombé, et c'est la main d'Ardjonna qui l'a frappé. Qui, hormis ses femmes, accomplira pour lui la cérémonie funchre?......
Kounti s'avance..... Plus courageuse qu'au tournoi d'Hastinapoura, elle dévoile la céleste origine de celui en qui maintenant elle reconnaît publiquement un fils, et adjure les Pândavas de célébrer en l'houpeu de leur frère le rite funéraire.

Les Pândavus sont accablés de cette révélation inattendue. Karna, l'ennemi dont ils admiraient la bravonre, est maintenant, mais trop tard, aimé et plenré d'eux. Le silence de Konnti les a rendus fratricides: c'est une douleur de plus à ajouter à la longue série de leurs souffrances.

- « Hélas! dit à sa mère le roi de la justice, parce » que tu as caché ce secret, nous sommes frappés.....
- Et maintenant que je regrette Karna, je suis brûlé
  comme si j'étais jeté dans le feu.....

Il offre le don de l'eau aux manes de Karna, et

442

fait avaucer les femmes du héros pour l'assister dans ce dernier devoir.

« Après avoir, avec elles, achevé la cérémonie » funèbre, le vertueux prince sortit des eaux de la » Gànga (le Gange) les sens tont troublés. »

Quand les Pândavas rentrérent à Hastinapoura, Drâupâti partagea leur triomphe. Les femmes exaltaient la gloire de la princesse que, daus leur enthousiasme, elles comparaient à l'épouse de Çiva.

Youdhichthira devint le père de ce peuple qui, depuis de lougues aunées, aspirait à vivre sous ses lois. Un des premiers actes de son gouvernement avait été de combler de ses bienfaits les veuves des guerriers tués dans le grand combat.

Le dernier acte de cette tragique histoire est empreint d'une sombre mélaucolie. Diritaràchtra, pour qui le nouveur ràdja avait été un fils teudre et dévoué, et dont il s'était plu à n'être que le premier des sujets, Dhritaràchtra, Gândhâri et Konnti se retirèrent dans les bois pour y achever, dans le recueillement et dans la pénitence, une vie trop agitée. Un jour, ainsi qu'il en arrive fréquemment dans ces pays des tropiques, la forêt s'embrasa. Les trois vieillards ne voulurent pas échapper an dauger, et, s'asseyant, ils attendirent la mort qui devait leur ouvrir le ciel (1).

<sup>(1)</sup> MONIER WILLIAMS, Indian epic poetry.

Les malheurs qu'avait annoncés Gàndhàri à Krichna frappent la maison de Yàdou (1). Les enfants de Krichna s'entr'égorgent, et lni-mème, l'esprit troublé par la malédiction de la femme inspirée, prend part à ce carnage. Enfin, atteint par la fleche d'un chasseur, il meurt au fond des bois. Dwârakâ, sa capitale, est submergée par l'Océan. Ardjouna vent conduire à Indraprastha ce qui reste des sujets de son ami. Il se charge de guider, de protéger la marche des femmes; mais une fuiblesse que janusis il n'a ressentie trabissant son courage, il a la douleur et la honte de voir enlever par des maraudeurs les femmes qu'il défend (2).

Le temps l'avait atteint de sa main pesante.

Les Pandavas, tristes, découragés, se détournent avec amertume des grandeurs terrestres qu'ils ont si chèrement acquises. Les luttes de la vie les ont rudement blessés, et le triomphe même ne leur a apporté que des larmes.

Yondhichthira partage le royaume entre Vàdjra, dernier rejetou de la race des Yàdous, et Parikchit, fils d'Abhimanyou et d'Onttarà, petit-fils d'Ardjouna et de Soubbadrà.

<sup>(1)</sup> Père des Yadavas, à la race desquels appartenait Krichna.

<sup>(2)</sup> Cf. Monier Williams, Indian epic poetry.

Et Youdhichthira dit tristement à Soubhadrà:

- « Ce fils de ton fils sera le roi des Kourons, et » Vâdjra, le seul survivant des Yâdous, sera fait roi.
- » Parikchit réguera à Hustinapoura, le descendant
  - » de Yadou à Cakraprastha (1). Le roi Vadjra doit
  - » être protégé par toi. Ne laisse pas aller ta pensée à
  - » l'injustice (2) ! »

Les Pándous et leur compagne revétent les habits d'écorce. Pour la troisième fois ils allaient entrer dans les forêts.

Toutes les fennues fondirent en larmes en voyant
partir ces premiers des hommes avec Draupadı, qui
était la sixième, de même qu'autrefois, lorsqu'ils
avaient été vaincus au jeu.

Les Pàndavas magnanimes et la vertuense Drânpadi, après avoir jeiné, s'avancèrent vers l'Orient,
remplis de dévotion, parvenus à accomplir la loi

- de l'abnégation. Ils rencontrèrent bien des pays,
  des fleuves et des mers. Youdhichthira marchait à
- » la tête, Bhima immédiatement après, Ardjouna
- » venait ensuite, pnis les deux jumeaux successive-
- » ment; derrière eux marchait la meilleure des » femmes, la brune Drânpadi, à la taille élégante,
  - (1) Indraprastha.

<sup>(2)</sup> Le Mahâbhârata. Onze épisodes tirés de ce poème épique, traduits pour la première fois du sanscrit en français, par Pu. Éo. Forcaux; Paris, Benjamin Duprat, 1862.

» aux yeux de lotus. Un seul chien suivait les Pân-» davas qui voyageaient dans la forêt. »

Ils gravissent les pentes de l'Himâlaya, dont les pics neigeux, se confoudant avec les mes, semblaient anx Hindous le chemin du ciel.

La sévère heauté, la calme grandeur des sites qu'ils dominent, remplissent leur âme de pienses et austères peusées. La mort va les toucher! Drâmpadi tombe la première. Les quatre plus jeunes Pândous fléchissent l'un après l'antre sous le faix de leurs erreurs passées. Youdhichthira, le roi de la justice, reste seul pour terminer le Mâhaprasthanika, le grand yoyage.

Le chien le suivait toujours.

Indra apparait à Yondhichthira, et l'invite à monter dans son char. Le ràdja refuse :

a Que mes frères tombés là vienuent avec moi; je » ne veux point uller sans mes frères dans le ciel, » o maître des dieux! Que la teudre fille de roi qui » mérite le bonhenr, ó destructeur des villes, vienne » aussi avec nons; daignez v consentir. »

Indra lui donne l'assurance qu'il retrouvera làhaut ceux qu'il a aimés ici-bas. Leurs âmes s'y sont élevées; mais à lui, an roi de la justice, les honneurs de l'apothéose! C'est avec son corps qu'il entrera dans le séjour des bienheureux.

Gependant Youdhichthira résiste encore, car il lui faut se séparer du pauvre chien qui, uvec tant de dévouement, s'est exténué à le suivre. Alors se révèle à lui son père Dharma, le dieu de la justice, qui, sous la forme de ce fidèle animal, l'accompagnait depuis longtemps.

Quand Youdhichthira pénètre au Swarga, il n'y voit ni ses frères, ni Drâupadi, mais il y rencontre Douryodhana et ses plus cruels ennemis. Le ciel n'a plus d'attrait pour lui; il vent aller là on sont ceux qu'il regrette.

Un messager céleste le guide vers les régions qu'habitent les autres Pândavas. Ténèbres épaisses, odeur infecte exhalée par le crime, cadavres rongés par les vers, flammes dévorantes, oiseaux de proie, monstres ailés, voila ce qui frappe les sens de Youdhichthra.

Le fleuve infrauchissable dérouluit sa ceinture de flammes, la forêt de glaives agitait ses rumeaux meurtriers. Aux châtiments des méchants étaient réservés les chaudières de lait bouillant et d'huile incandescente, tous les supplices enfin que peut inventer l'imagination en délire, et que l'homme, dans ses jours de terreur, ose attribuer à un Dieu pateruel. C'était l'enfer, et le poête indien en a décrit la saisissaute horreur avec cet étrange et sombre accent qui un jour devait se retrouver sur les lèvres d'un poête de notre Occident, et frapper d'effroi les peuples du moyen âge.

Était-ce là la demeure des quatre Pândavas et de

Draupadi? Le radja, suffoqué par les miasmes fétides qui s'exhalent du gouffre, va s'éloigner, quand des voix gémissantes frappent son oreille. Saisi d'une inexprimable angoisse, il éconte....

« Hélas! roi juste, noble Youdhielthira, arrêtetoi mi instant pour adoucir nos peines! Sur tes pas » s'élève un vent pur qu'embaume le parfun de ton » âme et qui vient nous ramener le calme, ce calme « attendu si longtemps. Reste ici un instant, illustre » Bharatide, car, toi présent, nous cessons de souf-» frir (1). »

— « Hélas! » dit avec douleur Youdhichthira. Il s'arrête.... Ces voix, il a cru les recounaitre, et cependant.... elles ne sont plus les mémues! Jamais ses frères, jamais Draupadi eurent-ils de si déchirants accents? Soudain l'affreuse vérité se fait jour.... Youdhichthira a tout compris : cenx qu'il aime sont voués aux enfers!

A lui maintenant, s'il le veut, lu vue des Immortels, l'ombre parfinnée de la forêt Nandana et les voluptés du ciel! Eh bien, ces dieux, il les reponsse, ils sont injustes et menteurs! ces délices, il les dédaigne! C'est dans cet air empoisonné où respirent

<sup>(1)</sup> Poésie héroique des Indiens, comparée à l'épopée grecque et romaine, avec analyse des poëmes nationaux de l'Inde, citatious en français et imitations en vers latins, par F. G. EICHUOFF; Paris, Durand, 1860.

ses amis, c'est dans ce lieu de torture où ils souffrent, c'est là qu'est son ciel, et il y restera!

« Va, cric-t-il an messager divin, remonte vers » ceux dout in remplis les ordres! Quant à moi, je » ne retourne pas : qu'ils me voient ici immobile, et » puisse ma présence adoucir les tourments de mes » frères mallienreux! »

L'euvoyé des dieux s'est élancé vers le Swarga, et a dit à ses maîtres le message du roi de la justice.

Sondain les horreurs de l'enfer disparaissent, et une rayonnante hunière inonde la scène. Un vent frais et parfumé caresse le ràdja de sa plus suave haleine. Les Immortels se sont transportés dans les régions infernales.

 Salut, roi magnanime, » dit à Youdhichthira le roi des cieux, » ton œuvre est accomplie; tu as » atteint la perfection suprême et l'heureuse immor-» talité.»

Cette dernière épreuve a purifié les cinq Pàndavas et leur compagne de ce limon dont, pendant leur passage sur la terre, ils n'avaient pu se préserver complétement. Que maintenant dans l'empyrée ils siégent amprès, de Karna! Que Yondhichthira se baigne dans le Gange sacré, le suprème purificateur des àmes!

 suite des dieux, célébré par les lonauges des Richis,
 il s'élève vers la saiute assemblée, où les guerriers
 des deux races ennemies, Panduides (1) et Ku-ruides (2), brillaient réconciliés sur leurs chars de
 lumière qu'environnait la gloire de Krichua!

Les Pàndavas et Draupadi reprennent la forme divine qui leur appartenait avant leur passage sur la terre, et que Krichna et enx avaient quittée pour faire triompher ici-bas, sur les vices personuifiés en Douryôdhana et en ses fauteurs, les vertus dont les types sont aux cieux.

Le Mahábhárata fut chanté pour la première fois au sacrifice des Serpents que faisait célébrer le roi Djanamedjaya, arrière-petit-fils d'Ardjouna.

Ponrquoi le souverain d'Hastinapoura avait-il ordonné cette solemnité? C'est la le, sujet de l'une de ces légendes qui ouvrent la grande épopée, et auxquelles l'influence brahmanique imprime un caractère étrange et mystérieux.

Les Nágas ou Serpents, peuplade dans laquelle M. le major Troyer croit reconnaître une branche de la dynastie lunaire, les Nágas ont été maudits

<sup>(1)</sup> Pándavas.

<sup>(2)</sup> Kouravas.

par leur mère Kadron, l'une des femmes du sage Kacyapa.

« Contre toutes les malédictions il existe des remèdes, disait Vásonki, roi des Nâgas; mais pour » ceux qui sont mandits par une mère, je ue sais de « qui ni d'où peut venir la délivrance; car cette malédiction passe avant celle lancée par le Dieu éternel et sans bornes, dont les paroles ne trompeut » pas (1). »

Quand Vàsouki parlait ainsi, déjà le châtiment pesait sur lui et sur les sieus. Le roi Djanamedjaya, vengeant la mort de son père Parikchit que la dent venimense d'un Naga avait arraché à l'amour d'une famille et d'un peuple, avait ordonné que la race entière du meurtrier de son père périt dans les flanmes (2).

Mais Brahma araît promis any mandits un sauveur qui devait naître de la sœur de Vâsouki, Djaratkâron, et d'un brahmane de même nom qu'elle, richi sanctifié par la pénitence.

Ce solitaire avait renoucé au mariage. Ébranlé, convaincu par les reproches, les prières que lui adressérent les mânes de ses aucètres privés des Sraddhas

<sup>(1)</sup> Fragments du Mahàbhárata, traduits par Tu. Pavie.

<sup>(2)</sup> Voir dans les curienes et savantes notes de l'intéressaire histoire des rois du Karhnir l'explication que donne M. Troyer de ce sacrifice, qu'il considère comme purement all'égarique. (RIADATA-BASER), Histoire des rois du Kuchmir, traduite et commentée par M. Trouxe, et publiée our frais de la Suériée astique; Paris, 1850.)

ou sacrifices funèbres, il consentit à chercher la compagne qui devait leur donner le Pouttra.

Alors ce vieillard amaigri, exténué, qui n'u plus rien d'hunnain et dont l'âme semble sur le point de se détacher d'un corps déjà convoité par la mort, ce vieillard, après avoir vainement parcour la terre dans l'espoir d'y rencontrer une éponse, s'arrête nu milieu d'une forêt, et, d'une voix haute et lente, adresse par trois fois au monde cette dernière sommation:

a Je désire une femme! Que les êtres mobiles et simmobiles, visibles et iuvisibles en ce monde, m'é-coutent, quels qu'ils soient, moi qui, voué à de rigides unstérités, ngis d'après le désir ardent de mes ancêtres, lesquels, dans leur douleur et dans le but d'avoir une postérité, me crient : « Marietoi! » Et pour me marier, je choisirni par toute la terre la femme qui me serait donnée comme une aumône; pauvre et attristé, obéissant à l'ordre de mes aïeux, à ceux de tous les êtres qui ont une fille j'adresse ma déclaration; qu'ils me la donnent, à moi, qui vais errant par tonte la terre; qu'une jenne fille du même nom que moi me soit offerte comme une aumône, mais je ne veux pas la nourir; que l'on m'accorde cette jeune femme! »

A cette singulière demande répond la voix du roi des Nâgas; il a compris que le salut de sa ruce était proche; et il unit sa sœur à l'anachorète. Après son maringe, le richi menace sa jenne compagne de la quitter, à la première contrariété qu'elle lui fera éprouver. La nouvelle épouse, comprenant que d'elle dépendent les destinées de sa race, s'efforce par sa douceur et sa patience inaltérables de conserver la faveur de sou mari.

Le brahmane s'est endormi d'un long sommeil pendant lequel les astres out interrompu leur cours. Cepeudant, derrière la montagne de l'Occident, le soleil envoie en flots de pourpre et d'or ses derniers rayons. La unit va surprendre le brahmane avant qu'il ait accompli ses ablutions, avant qu'il ait entretenn le fen sacré.

La jeune femme est plongée dans nne cruelle alternative: « Ferai-je bien, se dit-elle, d'éveiller mon « mari, ou ferai-je mal? Il est d'un caractère difficile, « mais il tient à ses devoirs; ne l'éveillerai-je pas » pour qu'il aille faire ses ablutions? D'un côté je » vois la colère du richi habile dans les devoirs de sa » caste, et de l'autre, une infraction à ces mêmes » devoirs. »

C'en est fait! An respect de la loi elle s'exposera à se sacrifier, à sacrifier les siens, et d'une voix timide elle murmure:

Lève-toi, fortuné brahmane! Le soleil est près
 de se coucher, remplis tes obligations du soir, ò
 bienheureux, en touchant les eaux, toi qui es fidèle

 à tes observances; voici l'instant agréable et terrible où doit briller le fen sacré qui ne s'éteint ; jamais; voici le crépuscule du soir, le soleil est à l'ouest, ò maitre!

Le brahmane s'éveille, et aux doux accents de sa jeune compagne il répond par d'amères expressions de reproche et de colère :

Tu m'adresses des paroles de mépris, fille de serpent. Je n'habiterai plus près de toi; je m'en irai comme je sais venn; il ue pent, ce soleil, ò toi qui se belle! s'abaisser sons l'horizon à l'heure accontumée tant que je dors; telle est ma peusée. Ancuu homme ne se plait à résider là où on le méprise, à plus forte raison un homme habile dans ses devoirs, un brahmane de mon espèce.

Nulle part l'irascibilité de l'homme et l'orgneil du brahmane, ce premier né de la création, ne se sont confondus dans une plus hantaine expression.

Les maius jointes, les yeux noyés de pleurs, la princesse des Nàgas supplie son époux, d'une voix entrecoupée par les sauglots, d'avoir pitié d'elle, d'elle qui, toujours pure, est restée fidèle un devoir; d'elle qui, toujours aimante et dévouée, l'a entouré de ses soins assidus; d'elle en qui repose l'espoir d'une race entière.....

Le brahmane s'est retiré, mais il a anuoncé à sa compagne que bientôt naîtrait d'elle le sauveur des maudits. Le roi des Nâgas essuie les pleurs de l'épouse abandonnée; et par la tendresse, la vénération dont il lui prodigue les témoignages, il console cette jenne sœur qu'il avait dù sacrifier au saint de san peuple.

Quelques années s'écoulent. Astika, l'enfant prédestiné, avait, dès l'âge le plus tendre, acquis une science profonde, quand Djanamedjaya ordonna le grand sacrifice.

Déjà sur le bûcher les flammes ont commencé leur œuvre de destruction, quand un enfant se présente : c'est Astika. Il a guéri Vàsouki de la fièvre brûlante que lui causait la terreur d'une mort prochaine; il s'est inoculé le mal, et, à la prière de sa mère, il vient remplir sa mission de salut.

Par sa précuce sagesse, par son éloquence il étonne et charme le sonverain. Comment Djanamedjaya Ini témoignera-t-il sa royale admiration? Que le brahmane enfant exprime un vœu, le monarque se charge de l'exancer.

A ce moment, Takchaka, un des rois des Nâgas, le meurtrier même de Parikchit, était, par la puissance des évocations brahmaniques, arraché au Swarga, son refuge, et entrainé vers la terre, son tombeau. Indra même n'avait du qu'à l'abandon de son protégé, qu'à une fuite honteuse, le dauger de partager le sort de celni qu'il défendait. Takchaka, suhissant avec terreur l'irrésistible influence du sacri fice magique, allait tomber sur l'autel de feu.....
« Voilà le moment ! » se dit Astika, et il s'adresse au
fils de Parikchit :

« Si tu m'accordes un don, ó Djanamedjaya, voici » ce que je choisis : que ton sacrifice cesse, que les » serpents ne tombent plus! »

Mais le roi, irrité de l'obstacle qui entrave sa vengeance filiale, s'écrie :

a De l'or, de l'argent, des vuches, tonte autre » chose que tu désirerus, je te l'accorderai, ó brahmane, mais que mon sacrifice ne soit pas arrêté! » Et l'enfant reprend, avec énergie :

« De l'or, de l'argent, des vaches, ó roi! ce n'est » pas là ce que je demande; que ton sacrifice cesse, » et que la famille de ma mère soit sauvée! »

Le brahmane avait prononcé : le roi dut céder.

Dans cette race perdue par une femme, rachetée par une femme, dans ce sauvenr se chargeant des souffrances du frère de sa mêre, donnant une vie nouvelle aux maudits qui l'attendaient avec ardeur, n'a-t-on pas deviné la mythique expression d'un souvenir se rattachant à l'origine du monde : le paradis terrestre (1)?

<sup>(1)</sup> M. Henan lui-même admet l'existence d'un berecau commun uzers bumaines : « Tout tous porte aimi à placer l'Éden des « Sémites au point de séparation des eaux de l'Asie, à ect ombilies « du monde, que toutes les races semblent nous montrer du doigt comme le point où se rencontrent leurs plus anciens souvenirs. » (De l'origine du louguye.)

A la légende des Serpents se rattache un épisode empreint de cette force, de cette délicatesse de sentiment que les Hindous excellent à exprimer.

Le sacrifice de soi-même à l'amour conjugal, tel est encore le dernier mot de la touchante aventure, non plus, il est vrai, le sacrifice de l'épouse, mais celui de l'époux, du fiancé.

De loin ce récit rappelle le mythe d'une poésie vraiment dramatique que la Grèce rattachait à l'histoire légendaire du mystérieux réformateur de sou culte, du plus antique de ses aèdes. C'était cette allégorie d'Orphée et d'Eurydice dont, à deux reprises, Virgile devait enrichir la muse latine. Dès sa jeunesse, le doux poëte de Mantone préhudait, dans les touchants accords de son Moucheron, it ce chant des Géorgiques qui, développant avec une magistrale ampleur les motifs de l'œuvre première, est demeuré l'une des plus magnifiques vibrations de la lyre romaine.

De méme que Sacountalà, sa sœur, une enfant abandonnée par sa mère, l'Appara Ménakà, a été recueillie par un anachorète. Ce n'était pas dans un nid de verdure protégé par les Sacountas que Sthoulakéea avait rencontré la petite délaissée; c'était sur les bords d'une rivière.

L'austère anachorète, avec cette tendre bonté dont, les ames d'une forte trempe ont le secret, devint pour la frèle créature un père et une mère à la fois.

- Et comme elle était belle entre les plus belles
   femmes, douée de qualités morales et extérienres, le
   grand solitaire la nomma Pramadvará (excellente
- » entre les belles) (1). »

Rourou, fils de l'anachorète Pramati, a vu dans l'ermitage la fille adoptive de Sthonlakéça; les vertus des denx adolescents ont rapproché leurs âmes, et le jeune brahmane fait connaître à son père, pur ses amis, son désir de confondre dans la sienne la pure existence de la vierge qu'il aime.

- Et Pramati la demanda pour son fils an célèbre Sthoulakéça, qui, tenant lieu de père i la jeune Pramadvarà, l'accorda à Rourou. Pnis on fixa lè mariage an premier astérisme de la mansion de la lune, divinité qui préside à l'hyménée.
- Quelques jours séparent le fiancé du mouent où ses vœux recevront une sainte consécration.

Jonissant de ses dernières heures d'enfantine liberté, Pramadvarà partage encore les amusements de ses compagnes. Elle cont dans la forét, effleurant le gazon de son pied lèger; mais le tapis de verdure recède le plus dangereux ennemi de l'homme. Un serpent, tonché par la jeune fille, se redresse, la mord, et Pramadvará tombe et meurt.

Le poëte a des accents d'une mélaucolique douceur quand il représente la jeune fille, tout à l'heure pal-

<sup>(1)</sup> Fragments du Mahábhárata, traduits par Tu. Pavie.

pitante de vie et de bonheur, maintenant glacée dans l'éternelle immobilité du trépas, et plus touchante que jamais dans sa virginale beauté.

Les anachorètes eux-mêmes, ces religieux préparés à tous les sacrifices, ces philosophes habitués à contempler d'un œil indifférent l'être et le non-être, déplorent la perte de tant de grâce unie à tant de vertu.

Mais celui qui devait être l'éponx de Pramadvarà ne peut supporter l'amertume de ce spectacle. Il se retire dans une solitude où à l'abri de tout regard humain, seul avec la Divinité, il se livre aux éclats de sa folle donleur, et là, au nom de tout ce qu'il a de Bon et de pur eu son âme, au nom de tout ce qu'il a a fait de bien en sa vie, il implore des dieux la résurrection de sa fiancée.

A peine a-t-il exhalé sa prière qu'un envoyé céleste descend auprès de lni.

Et le messager divin dit tristement au jeune homme:

Les paroles que tu prononces dans ta douleur,

 o Rourou! sont vaines, car la vie n'est plus, ô vertueux brahmane, dans le défunt dont les jours sont écoulés, et la somme des jours est finie pour cette
 pauvre fille du Gandliarva et de l'Apsara.

Gependant, lui-même l'avone, un moyen a naguère été établi par les dieux pour rappeler des sombres domaines de Yama l'âme arrachée au corps. Quel est ce moyen? Tel est le cri du fiancé. Ce moyen, il l'emploiera!

- « Gède la moitié de ta vie à cette jeune femme, ô » fils de Bhrigou, » dit alors l'envoyé céleste, « et par » là se relèvera Pramadvarà ton épouse, ô Rourou! »
- Je donne la moitié de ma vie à la jeune fille, ô
  toi le meilleur de ceux qui vont dans les airs! »
  répond le fiancé avec ravissement. « Tout ornée
  d'amour et de beauté, qu'elle se relève, ma bienaimée. »

Pramadvará, sortant d'un sonnneil dont elle ne devait pas se réveiller, s'unit à son sanveur, à celui qui plus tard disait d'elle que sa vie ne faisait plus qu'une avec la sienne. Mais le jeune brahmane ne pouvant oublier les mortelles sonffrances de sa belle compagne, ni les angoisses plus vives encore qu'il en avait ressenties, tuait avec une colère sauvage tons les serpents qu'il rencontrait dans su solitude.

Quand Youdhichthira, après avoir perdu au jeu son royaume, vivait avec ses frères, avec Dràupadi, dans la forèt Kâmyaka, les solitaires qui l'entouraient le consolaient, le fortifiaient, en lui rappelant qu'avant lui d'autres avaient eu à Intter contre l'adversité, mais que les épreuves qu'ils avaient traversées avaient été pour eux le chemin du honheur, de la gloire.

Alors le brahmane Vrihadaçva lui conta les aventures du roi Nala.

Nala était un roi des Nichadhas (1). Admirablement doné par la nature, il semblait Indra sur terre. Jamais cavalier plus hardi ne dirigea la fongueuse ardenr d'un coursier. Jamais mortel plus beau ne charma le cœur des femmes.

Mais ce n'était pas senlement par ses agréments extérienrs que le jeune prince se distinguait. Profondément versé dans les saintes Écritures, il honorait les brahmanes qui en étaient les dénositaires; il faisait mieux encore, il en pratiquait les préceptes, et la vérité était la reine de sa conscience.

Mais nn défaut se joignait à ces grandes et brillantes qualités : Nala aimait le jen.

Dans le pays des Vidarbhas (2) régnait alors Bhima, prince nieux et juste comme l'était Nala. Il avait une fille qui avait nom Damavanti, et elle était s ibelle

<sup>(1)</sup> Pays situé dans la partie S. E. de l'Inde. (Note du traducteur M. Émile Burnouf.)

<sup>(2)</sup> Les Vidarbhas, qui paraissent répondre à la ville de Barra-Nagpour, 'avaient pour capitale Koundina, dans le Bérar moderne, (Note du traducteur.)

que les dieux oubliaient en la voyant les charmes des Immortelles.

Souvent Damayanti entendait autour d'elle l'éloge de Nala; de même à la vour de Nichadha, le nom de Damayanti ne rappelait que grâce et vertu. Sans s'être jamais vus, les deux enfants de rois s'aintérent.

Nalu, inquiet, agité, a fui son palais; il s'est retiré dans le parc qui s'étend aux portes de son gyuécée. Lå des cygnes se jouaient dans la verdure. Nala en attire un à lui : « Ne ue tue pas, ó roi, lui dit le « cygne; je ferai une chose qui te plaira : je te rap» » pellerai au souvenir de Danayauti de telle sorte « qu'elle ne pensera plus à un autre que toi (1). « Le prince, ravi, làcha l'oiseau, qui s'envola avec ses compagnons dans le pays de Vidarbha.

Entourée de ses amies, Damayanti parcourait les sentiers du parc royal, quand vint s'abattre devant elle la blauche volée des messagers de Nala, L'essain des vierges se disperse. Chacune veut posséder un de ces cygnes nerveilleux au plumage de neige, aux oruements d'or, et la légèreté de la jeune fille rivalise avec celle de l'oiseau.

Mais le cygne que poursuit Damayanti a prononcé

Nala, épisode du Mahábhárata, traduit du sanscrit en français par Émile Βυπνουε; Naucy, 1856.

le nom de Nala en l'entourant de cette anréole de grâce divine dont depuis longtemps on avait, auprès de Damayanti, couronné le jeune prince. Qu'il serait à désirer l'hymen qui réunirait en un seul comple tout ce qu'il y a de noble et de charmant ici-bas!

" Toi, tn es une perle parmi les femmes et Nala " est beau entre les hommes : une femme choisie, un " homme choisi, l'union serait excellente. "

Et la jeune vierge, troublée, laisse dans ces mots entrevoir son bonheur : « Eh bien , dis à Nala : Que » cela soit. »

Les messagers du roi des Nichadhas se perdirent de nouveau dans les airs.

Mais les cygnes avaient emporté sur leurs ailes la gaieté, l'insouciance de Damayanti. Elle devint triste, pleura souvent, et Bhima, averti par les compagnes de la princesse du chagrin qui la minait, ordonna qu'un swayambara réunit à la cour de Vidarbha les prétendants à la main de sa fille.

Les dieux eux-mémes se rendent à la fête. Ils voyagent dans les airs, les Inmortels, et sur terre ils voient marcher le roi Nala. Aussitôt, descendant auprès de lui, ils lui ordonnent d'annoncer à Damayanti que les gardiens du monde ont quitté, pour se disputer son alliance, leurs celestes demeures. Indra, Agni, Varouna, le sombre Yama lui-même, tels sont ceux entre lesquels devra choisir la princesse de Vidarbha.

Et Nala, qui d'abord s'est refusé à servir des rivaux, même divins, sacrifie son amour à sa piété. Grâce au secours des Immortels, il pénètre, sans être vn, dans l'appartement de Damayanti.

If était donc enfiu venu le moment où Nala devait voir se matérialiser à son regard l'idéal que-depuis si longtemps il portait en son âme! Mais! hélas, dans quelles circonstances!

Damayanti est devaut lui.....

« Quand il la vit avec son beau sourire, son amour » s'en accrut encore. »

Les compagnes de la princesse se sont levées, transportées d'admiration. En leurs cours elles se disaient ce que leurs lèvres n'osaient exprimer:

« Oh! quelle beanté! quelle splendeur! quelle fer » meté dans cette grande âme! Qu'est-il? un dieu?
 » un yakcha, un gandharva?

Nala dérobait sons un sourire l'agitation de son cœur.

Jamais Damayanti n'avait vu le jeune roi, et cependant elle le reconnaissait.....

Elle l'interroge. Comment sans obstacle a-t-il pu pénétrer dans le gynécée, que des ordres sévères ferment aux étrangers?

C'est au moment où la jeune fille laissait échapper le secret de son âme virginale, que Nala, par un héroïque effort, l'engageait à reporter sur un autre sa chaste prédilection :

En face des gardiens du monde, comment peuxtu choisir qui homme? « Et le roi, feignant de redouter pour lui-même le conrroux des dieux, supplie Damayanti de le sauver en acceptant l'immortalité.

La jeune fille plenrait. Non, parmi les Immortels elle ne choisira pas son éponx! A eux son adoration, mais à Nala son amonr! Que les dieux et les rois se réunissent au swayambara, entre tous elle choisira Nala.

Et le roi des Nichadhas va rapporter aux gardiens du monde la réponse de Damayanti.

Le jour du swayambara est arrivé.

» Par une porte ornée de colonnes d'or les rois » entrèrent sur la scène brillante comme de grands » lions qui gagnent la montagne. » Des gnirlandes de fleurs couronnaient leurs belles chevelures. Des juerreries brillaient à leurs pendants d'oreilles. Ils s'assirent sur les trônes qui leur étaient destinés.

Damayanti pénètre dans l'enccinte, et tous les yenx se fixent sur elle avec admiration. Son regard n'a cherché que celni de Nala.... Sondain elle se trouble.... Cinq hommes semblables à lui sont devant elle : les dienx ont emprunté la forme de leur rival. Comment son cœur distinguera-t-il son bien-aimé? Alors joignant ses mains tremblantes, par une inspiration sublime elle prie avec ardenr ces mêmes dienx qui l'illusionnent. An nom de la vérité, au nom de son innocence, elle les supplie de lui faire reconnaitre celni qu'elle a choisi sons leur paternel regard, celui qu'elle aime, et qu'elle jure d'honorer à jamais.

Enus d'une douce pitié, d'une tendre admiration pour cette candide jenne fille qui en appelait à leur justice contre leur amour, les dienx se sonlèvent de terre. La poussière de la ronte n'a ni sonillé leurs vétements ni flétri leurs guirlandes; l'ardente chalenr n'a pas monillé leurs fronts, et leurs yeux sont immobiles comme cenx de leurs statues.

« Doublé par son ombre, la guirlande fanée, • couvert de sueur et de ponssière, Nala était debont • sur le sol, et ses paupières avaient leur monvement. •

Damayanti regarde tour à tour les dieux et Nala. Rongissante, elle s'approche de cet honnue aveablé de fatigue, saisit le bord de son vétement sonillé, jette sur ses épaules une fraiche guirlande.... Elle a choisi son époux (1).

<sup>(1)</sup> Nons ne pouvons résister au plaisir de citer ici le beau et tonchant commentaire que, dans son Histoire morale des femmes, M. Legonyé a donné de cet épisode :

Tont est véritablement exquis dans cette légende, et les enseignements y abondent encore plus que les beautés. Ce père qui ressemble autor de sa fille tout ceux entre qui elle peut closier; et mantéau sous lequel Damayanti va se eacher, comme pour dire à Nala : Je veux vivre abriée par loi; cette couronne fraiche qu'elle hi pose sur la trèe, timege charanture des crousdations que chur la trèe, translations que charanture des crousdations que le lui pose en la trèe, timege charanture des crousdations que.

Et pendant que les dieux admiraient ce virginal aven d'amour, cette tacite et sublime promesse de dévouement, Nala, ivre de bonheur, consolait la jeune femme, qui, de ce jour, acceptait plus que la communauté de ses joies, celle de ses douleurs!

Puisque tu rends hommage à un homme en présence des dieux, lui disait-il, oui, je suis tou vépoux et j'accepte pour moi tes paroles. Tant qu'un souffle animera mon corps, fille au beau sourire, v je serai avec toi; c'est la vérité que je te dis. v

Devait-il toujours se souvenir de ce serment?

Les deux fiancés regardant Agni, le protecteur du foyer domestique, le prinient en silence. Les dieux remonterent aux cieux, non sans avoir comblé de leurs dons leur heureux rival.

Devant lui couleront à sa volonté les flots d'une cau limpide. A sa vue s'épanouiront les guirlandes aux suaves parfums. En passant par ses mains, les aliments auront plus de saveur. A sa marche ne s'op-

<sup>-</sup> l'épouse apporte à l'époux, surtout cette muette acceptation de la s'auffraire commune et des sentiers pleins de poussière; tons ces trais déficies redirent aous mills formes un seul not qui comprend tout, l'amour! Tous ils répétent : Il faut que la fiancée pisses dire à son famet : s'alime miex la terre avec toi que le ciél avec les dieux. Qu'importe, en effet, à la jeune Indienne le front écrentellement pur des habitants célestes et leur inaltérable beauté!
- Ce qu'i l'attire, cette créature humaine, e'est le visage laigné de sueux, c'est le copt qui projette de l'ombre! Çar, là seulement, s'il y a pour elle à puirir, à couster, à aimer.

posera nul obstacle. Constante sera sa vertu. Il comprendra le sens auguste du sacrifice. A lui le pouvoir d'exister par lui-mème! A lui anssi les mondes qui brillent de leur propre éclat!

Et deux enfants continueront sur terre la vie de Nala.

Mais Kali, le quatrième âge du monde, l'âge de la fraude, jaloux du bonhenr du jeune couple, se promit de le détruire avec l'aide de Dwàpara, son prédécesseur. Pendant douze aunées, il chercha vainement l'occasion de perdre l'époux de Damayanti. Enfin, il fit entendre sa voix au frère de Nala, à Ponchkara. Que celui-ci eugage avec le roi une partie de dés dont bientôt l'eujeu sera la ruyanté. Pouchkura gagnera, car derrière lui sera Kali.

Nala, entrainé, joue avec fureur tout ce qu'il possède. Il oublie sa femme, ses enfants, son royaume.

Le peuple assiége les portes du palais. Il veut sauver son roi en l'arrachaut à la funeste influence que subit celui-ci. L'écuyer de Nala, le fidèle Varchnéya, entre chez la souveraine: « Toute la ville, ô reine, « lui dit-il, est à la porte, prête à vous secourir : « que l'ou dise au roi des Nichadhas que tous ses suvjets sont la et qu'ils ne peuvent supporter le mal» heur de leur roi qui connaît la justice. »

Daniayanti se rend auprès de sou mari. Il jone. Il n'entend pas ses supplications. Il ne voit pas ses larmes. « Ce n'est plus lui, » disait le peuple qui se retirait avec confusion, car depuis plusieurs mois durait cette partie de jeu.

Alors la reine manda sa nourrice auprès d'elle. Dans ces temps autiques, la fenune qui, avec son lait, infiltre ses instincts en son nourrisson, cette femme n'était pas, selon l'expression d'Ascoli (1), une mercenaire que l'an renvoie quand l'enfant n'a plus besoin de ses soins; c'était une mère de qui l'on exigenit non-seulement une bonne conformation physique, mais un caractère éminemment moral, et qui ne se séparait plus de l'enfant auquel elle avait donné une part d'elle-même.

Et Damayanti dit à cette fidèle amie qui était donée

<sup>(1)</sup> Studj orientali e lingustici, ouvrage déjà cité.

<sup>«</sup> La nutriee, la donna che fa le veri di madre, uon è cempre cenuta nell'antichità cone vil merenaria, che ia accomiati quando ha compinta l'opera sua. Si profittava dell'affetto vicendevole che fra allatata et allatante doveva particolarmente sorgere, per far della nutrice um fida compagna, che non più si dividesse dalla fanciulla, neppur quando questa, fatta adulta, divenisse madre. E nu tal nus doveva necessariamente suggerire, nella serlat delle nudrici, quelle diligence che oggi quasi indarno i noralitai ei raccomandano.

<sup>»</sup> Vedrena, nel canto XIII (d. 49), la modre del rè di Cedi avere nacera allato la fida nutriere; e parimenti nella Bibbia (Gen., xxxv, 59) trovianon Reberca andare a marito colla mudrice, ed il ascen narratore registrare (libid., xxxv, 8) la morte di questa, e nominada, e rascontarei che querein di pianto fu delto dalla famiglia l'albero sotto al quale riposarono le ceneri di lei. »

La nourrice, la femme qui remplit les fonctions d'une mère,
 La pat taujours regardée dans l'antiquité comme une vile mercenaire que l'on congédie quand elle a accompli son œuvre. Elle profitait de l'affection réciproque qui, entre celle qui est alkuitée et celle

d'une éloquence persuasive : « Va , Vrihutsénů , « amène les conseillers par l'ordre de Nala , dis-leur » tont ce qu'il a perdu et quels biens lui restent « encore. »

Les conseillers revinrent. Damayanti elle-même annonça au roi l'arrivée de la députation. Il conserva la même indifférence. Il jonait tonjours. La reine se retira, la rougeur au front.

L'umour maternel lui inspira une virile résolution. Elle manda amprès d'elle l'écuyer Varchueya dout elle connaissait devoucment à son maître, et elle le pria de rendre au malheureux roi un service, le dernier de tous pent-étre.....

qui allaite, devait partimitérement naître, pour faire de la nomerice une fidèle compagne qui no se séparait plus de la jeune fille, pas même quand celle-ci, parvenue à l'adolescence, devenait mère. Et un tel nage devait nécessièrement suggérer, dans le choix des nourrices, ces soins qu'aujourd'hui nous recommandent presque inutilement les moralistes.

« Nous verrous daus le claut XIII (cluba 49) la mère du roj de Tabédi avoir eucore aupres d'elle la fidèle nourrice, es parcillement dans la filiale (Gen., xxx. 39), voyona-nous Re-herca aller à son mari avoc sa nourrice, et le narrateur sucré enregistere (bild., xxxx, 8) la mont de celle-ci, et la noumer, et nous renouter que l'artire sons lequet reposèrent ses cendres fut appelé par la famille le chéne des pleurs.

M. Ascoli cite aussi la nourrice d'Ulysse, dont le nom, Euryclie (à la phire étendue), a la nême signification que celui de Vinhasènă, la nourrice de Danayanti, Ajoutonsey la nourrice de Eufe, cette Gaïète que chanta Virgile (Énécide, livre VII). La ville où furent déposées ses rendres porte encore aujourd luii son nom, car l'autique Caîète est devenue Gaïète. responsabilité. Son époux ne pouvait être coupable! Maintenant, que Varchnéya écoute la reine, qu'il lui obéisse, car elle se sent à bout de forces, et par moments il lui semble que sa raison va lui échupper. L'orage groude. Avant que la foudre tombe, que Varchnéya mette à l'abri de la tempête les deux enfants qui ont béni le royal hyménée, qu'il les conduise au père de Damayanti. Et comme elle prévoit

plus ses anciens maitres, qu'il ne revienne pas!
Cependant la partie de jen continuait toujours.
Comme Youdhichthira, Nala avait perdu son
royaume; mais quand Pouchkara lui proposa de jouer
le dernier, le plus cher de ses trésors, Damayunti
enfin, le roi se leva, éperdu de douleur et de honte.
Il avait compris à quel degré d'abaissement il était
tombé, et regardant son frère, il se dépouilla de ses

qu'au retour de cette mission l'écuyer ne trouverait

Tel n'avait pas été le scrupule de Youdhichthira, ce roi de la justice à qui les brahmanes narraient la dramatique histoire du souverain des Nichadhas.

Nala quitta le palais. Damayanti le snivait.

vétements royanx et sortit.

Sans asile et sans pain, les deux époux erraient dans la campagne. Naļa vit des oiseaux aux ailes dorées. Il les saisit avec avidité, car c'était la un aliment! Il les enveloppa dans son vétement, le dernier qui lui restat. Les oiseaux s'envolèrent, emportant sur leurs ailes brillantes la tunique du roi Nala, et criant au banni : « Nous sommes des dés, insensé; » nous voulions ton vétement; c'est pour cela que » nous sommes venus, car nons ne t'avons pas vu de » bon gré t'en aller avec un vétement. »

C'étaient les émissaires de Kali, cette µersonnification de l'âge du mal. Oui, c'étaient bien les vices de son temps qui, par leurs séduisantes amorces, « leurs ailes dorées, « avaient perdu le roi des Nichadhas, et c'est la saus doute le sens de cette saisissante ullégorie.

Nala, avec une singulière insistance, indiquait à Danayanti la route des Vidarbhas. Danayanti le comprenait, et le suppliait en sanglotant de ne pas l'éloigner de lui. Que deviendrait-il sans son amie, son refuge et sa consolation?

« Si tu es fatigué, si tu as faim dans cet affreux » désert, tu penseras à notre bonheur et je te délas-» serai.....»

Nala, se défendant de la vonloir quitter, l'assurait qu'en l'abandonnant il s'abandonnerait lui-même.

Mais Dannyanti n'était pas rassurée, car toujoirs Nala lui montrait le chemin des demenres paternelles. Et pourquoi tous deux n'iraient-ils pas se réfingier sous l'aile protectrice de Bhima? C'était là le vœu de Dannayanti, mais Nala refinsuit: le père de sa femme l'avait vu roi et heureux. La pieuse femme abritait son mari sous son vétement, et les deux époux marchaient ainsi dans la forêt déserte.....

Ils rencontrèrent une hutte, ils y entrèrent et s'endormirent sur le sol. Nala ne put sommeiller longtemps. Il regardait Damayanti, qui reposait dans le calme de son innocence, de sa résignation.

Cette femme dévouée souffre à cause de moi, se
disait-il; sans moi elle peut retrouver un jour sa
famille. Auprès de moi, elle trouvera certainement
la douleur; laissée seule, pent-être.... elle peut
méme retrouver la joie quelque part.

L'abandonnera-t-il dans la forêt déserfe? Pourquoi non? N'est-elle pas placée sous la sauvegarde de sa dignité?

Alors il coupe la moitié du vêtement qui les convrait tous deux, et, fou de douleur, il s'enfuit. Il revient sur ses pas, contemple la frêle jeune feunne qu'il expose à tous les périls..... et il pleure.

« Que les Adityas, les Vasous (1), les Roudras (2), » les deux Acwins et la troupe des Marouts te gardent! » s'écrie-t-il enfin. » O bienheurense, tu es » protégée par ta vértu. »

Il s'enfuit, il revient. Il s'éloigue eucore. Il ne peut

<sup>(1)</sup> Nom de huit demi-dieux.

<sup>(2)</sup> Les Roudras sont onze; Roudra est le chef des vents, l'air personnific. (Note du traducteur.)

se résondre à sacrifier sa dernière consolation.....

Son manvais génie l'entraine au loin; mais son amour
le ramène devant cette belle et chaste créature qui
vit de sa vic.....

Kali a vaince, et Nala, sanglotant violemment, a laissé derrière lui tont son bonheur.

Damayanti se réveille.... Elle est seule, abandonnée par son protecteur dans cette sultinde où nulle voix humaine ne répond à la sienne, où le danger plane incessamment. Effrayée, hors d'elle, elle s'écrie : « Grand roi!... » Pas de réponse..... « Ah, » mon défeuseur! ah, grand roi! ah, mon maître! » pourquoi me quittes-tu ? Je snis perdue, je snis » morte, j'ai peur dans ce désert! »

Haletante elle écontait.... Même silence.

« Mais non, c'est un jeu; — µonrtant j'ai peur; « montre-toi à mes yeux. — Je te vois, je te vois; oh! je te vois bien, Nichadha! Tu t'es entouré de « buissous; pourquoi donc ne réponds-tu pas? ò « méchant! Je t'ui suivi ici, je suis tourmentée et tu » ne viens pas me consoler. Ge n'est pas moi que je » plains..... mais toi, daus quel état sera-st useu!? « C'est de toi que j'ai pitié. Comment, ó roi, accablé e de soif, de faim et de fatigue, le soir au pied d'an « arbre, comment sera-st n quand tu ne me verras » pas?... »

Elle court, elle s'arrête, elle s'affaisse, elle a peur! Elle se relève, elle crie, et enfin maudit ce mauvais génie par qui Nala vient d'apprendre qu'il n'avait pas épuise la coupe du malheur.

Un serpent se glisse auprès d'elle.... Elle va mourir. Elle ue pleure pas sur elle-même, mais sur l'époux qui ne la reverra plus. Qui donc maintenant le chérira, le soignera?

Un chasseur la délivre; mais elle n'a échappé à un premier danger que pour en courir un plus horrible encore. L'étranger la regarde, il la trouve belle et elle le comprend. Reine, elle n'a plus ses gardes; épouse, elle n'a plus son époux; mais, fremme, il lui reste sa vertu, et c'est au nom de son attachement au devoir qu'elle maudit celui qui l'a offensée.

Elle s'avança dans la forêt que hantaient les voleurs et les Mlétches, ces peuplades indigènes qu'avait refoulées l'invasion àryenne; elle y eutendit le chant aigu du grillon, le sifflement du serpent, le rugissement de la bête fauve.

Le nyagròdha (1), l'açwattha (2) étendaient audessus d'elle leur tente immense; le palmier éventail se couronnait de son bouquet de feuillage. De ce ri-

<sup>(1)</sup> Ficus indica.

<sup>(2)</sup> Ficus religiosa.

deau d'une sombre verdure se détachaient les fleurs écarlates du kimsoûkha (1), les baies dorées du dattier, les grappes blanches teintées de rouge de l'amra (2), les panicules de l'arichta (3) qui du lilas a les tendres nuances et le suave parfum, celles du jambon (4) aux longues étamines, à la corolle d'un jaune pâle; l'âmalaka (5) dont la lèvre d'un violet carminé se tache de pourpre. Sons les pas de Damayanti, les dhavas (6) courbaient sur le gazon lumide leurs épis d'un rouge éclatant : mais ni l'ombre des arbres ne cachait Nala, ni l'herbe flenrie n'avait été foulée par son pied.

Les montagnes découpaient à perte de vue leurs cimes hautaines; de leurs flancs ruisselaient en torrents d'écume d'imposantes cascades. Les fleuves et les lacs étalaient leurs eaux transparentes où flottait le nélumbo aux feuilles veloutées, aux pétales roses; mais ni les échos des grottes ne répétaient la voix de Nala, ni l'onde ne témoignait par son frémissement qu'un homme la traversat.

« O héros exempt de péché, disait Damayanti, ne » suis-je pas ta bien-aimée? »

<sup>(1)</sup> Butea frondosa,

<sup>(2)</sup> Mangifera indica.

<sup>(3)</sup> Melia azedarach. (4) Jambosa Eugenia.

<sup>(5)</sup> Justicia adhatoda.

<sup>(6)</sup> Lythrum fruticosum.

L'œil avide, la gueule béante, un tigre s'élance vers la jeune reine. Elle appelle Nala à son secours : « C'est ta femme, s'écrie-t-e'lle, c'est ta femme, seule dans la grande forêt, c'est moi, c'est Damayant » qui l'appelle; pourquoi ne me réponds-tu pas? »

Elle demande son époux à toute la nature, dépnis le roi du désert qui tout à l'heure la menaçait, et qui maintenant s'éloigne, jusqu'au roi des monts qui peut-être dans ses flancs recêle Nala.

Elle converse avec la montagne et l'arbre, car, dans leur croyance à l'ame universelle, les Indiens la croient répandue même dans la pierre, même dans la plante.

Ah! quand donc entendra-t-elle la voix bien-aimée de Nala lui dire comme antrefois : « Damayanti! »

• Mais voici un ermitage penplé de saints Monnis. Ils reçoivent avec un respectueux intérêt cette belle reine en larmes; ils écouteut son histoire et lui promettent le bonheur. Elle a donc enfin vn des étres humains! Mais n'était-ce qu'un mirage..... on un réve?.... Tont a disparu, et Damayanti, pâle et désespérée, se retrouve dans la solitude.

Elle entre dans une forêt plus sauvage encore. Mais dans le lointain elle aperçoit des chars, des chevanx, des éléphants : c'est une caravane. Damayanti s'avance.

Quand les voyagenrs voient venir à enx cette femme couverte de haillons, souitlée de fange, les yeux rougis par les larmes, quelques-uns ont peur et s'enfuient; d'autres se moquent d'elle, ou la regardent immobiles d'étonnement. Cependant des voix sympathiques vibrent à l'oreille de la délaissée :

Qui estu, panvre feuune? Quel est ton père? Que
 echerches-tu dans cette forét? Nous avons été énus
 en te voyant. Es-tu bien nue femme? Dis-nous la
 vérité; n'es-tu pas une divinité de la forêt, de la
 montague on du pays? Protégenons. Si tu es une
 yakchi, une rúkchasi on enfin une femme du ciel,

» donne-naus le salut, défends-nous. Fais, ó toi qui » es si belle, que bientôt cette caravane s'éloigne hen-

reusement d'ici et que la fortune soit pour nous! »
 Et elle leur répondait : » Je suis femme, croyez-le;
 fille d'un roi , belle-fille d'un roi , femme d'un roi ,
 je voudrais revoir mon éponx. »

La caravane se dirigeait vers le pays de Tchédi. Damayanti la snivit lo fit halte an bord d'un grand lac où baignait le lotus odorant, et qu'entomait mu bois délicieux égayé du ramage des oiseaux. Mais an milieu de la muit, une troupe d'éléphants sauvages se rua sur les cléphants privés de la caravane, écrasa les chars, les chevaux, les homues. Ceux qui échappèrent au carange mandirent Damayanti, à l'influence néfaste de qui ils attribuaient ce désastre, et la pauvre femme entendant leurs menaces de mort, s'enfuit avec terreur. Elle aussi, l'innocente créature , elle se crovait la cause de ce malheur; le sort la poursuivait même dans cenx qui s'intéressaient à elle! Et cependant sa conscience ne hi reprochait aucune fante. Sans doute, dans' une existence antérieure elle dut être bien coupable pour être tant châtiée dans celle-ci!

Pourquoi le pied de l'éléphant l'a-t-il respectée? Séparée de son mari, de ses enfants, que deviendrat-elle dans la forêt?

De pieux brahmanes échappés à la destruction de la grande caravane, recneillirent leur jeune compagne, et vers le soir elle arrivait à la capitale du royaume de Tchédi.

A voir son visage bouleversé, ses longs chevenx épars, ses vétements en désordre, on la croyait folle; et dans les rues les enfants couraient après elle.

De la terrasse du palais, la mère du roi l'aperçut, et la fit appeler.

Frappée de sa beanté, qui, malgré l'altération de ses traits, la fauge qui les flétrissait, se devinait encore, la reine l'interrogea avec douceur. Damayanti lui dit qu'elle était une ouvrière de bonne maison. Son mari ainuait le jeu, il y perdit sa fortune; il entra dans la forèt, elle le suivit, il l'abandonna, et depuis ce temps elle le cherche.

Elle plenrait, La reine émue lui offrit mi asile que la jeune femme accepta à condition qu'elle ne serait pas traitée en servante, qu'elle ne parlerait pas aux hommes, si ce n'est aux brahmaues : de ces derniers elle pourrait apprendre le sort de son époux. La reine promit tout, la présenta à sa fille Sounandà comme une amie de son âge, et, joyeuse, la jeune fille entraina Damayanti dans sa chambre.

Pendant ce temps, Nala, mordu par un roi des serpents qu'il avait arraché à une cruelle situation, Nala était devenu laid et difforme. C'était dans son propre intérêt, et afin qu'il ne fût pas reconnu, que le Nâga avait ainsi défiguré l'homne qui l'avait sauvé. C'était aussi pour punir Kali, condamné par l'effet de la malédiction de Damayanti à demeurer pendant quelque temps prisonnier dans le corps de Nala, qu'il avait inoculé à celui-ci un poison dont seul le mauvais génie devait souffrir.

Le roi des serpents ordonne à Nala de se rendre sous le nom de Vahouka dans la ville d'Ayodhyà, ou règne un prince d'une remarquable habileté au jeu de dés; il en recevra cette science et lui communiquera en échange sa merveilleuse habileté hippique. Dès que Nala le voudra, il reprendra sa première forme, en pensant au souverain des Nàgas et en se couvrant des vétements divins que lui remet celui-ci.

Nala se rendit à la cour d'Ayodhyà; c'est là que s'était retiré Varchnéya, l'ancien écuyer du roi des Nichadhas, après avoir, selou l'ordre de Damayanti, remis à Bhima le précieux dépôt qu'elle lui avait confié. Mais Nala ne se découvrit point à lui. A la cour d'Ayodhyà, Nala pensait tonjours à Damayanti. Il se reprochait amérement de l'avoir abandonnée, et tous les soirs, dans une triste complainte; il se demandait où était à cette heure la compagne tendre et dévouée qui pour lui avait tant souffert.

Mais Bhima faisait chercher sa fille et son gendre. Le brahmane Soudéva découvrit à la cour de Tchédi la fille de son roi. Malgré le vavage que la dondeur avait exercé sur ses traits, il l'avait reconnue, et la vue de la malheureuse princesse lui avait inspiré des réflexions semblables à celles que, du haut du cincapa, fit naguère Hanoûmat en contemplant Sità dans le bocage d'arokas.

Sondèva cut un entretien avec la princesse du Vidarbla, et la sœur du roi vint dire à sa mère l'émotion qu'éprouvait l'onvriere pendant cette conversation, qui durait encore.

La reine mère se rendit alors auprès de Damayanti et du brahmane, et adjura celui-ci de lui révéler la véritable situation de cette belle et noble créature.

Quand elle le sut, il se passa une scène touchante. La pauvre abandonnée avait retrouvé dans la reine une tante. Elle commençait à se réchauffer à ce foyer des affections de famille duquel depuis trop longtemps elle était éloignée.

Cette seconde mère lui avait dit : « Ton père a » une maison, mon enfant, mais j'en ai une aussi; » et mes domaines, Damayanti, sont les tieus. » Mais Damayanti avait tendrement remercié sa tante et avait pris congé d'elle. Là-bas, dans le Vidarbha, l'attendaient un fils et une fille, pauvres enfants privés des caresses de leur mère, et peut-être à jamais de la protection de leur père. Elle avait besoin de les presser sur son sein.

Ge fut avec bonheur que le roi et la reine des Vidarbhas virent revenir à enx, suivie d'une belle escorte, la fille chérie qui naguère avait vécu heureuse sous leur protection, et que, depuis, la misère, l'abandon avaient cruellement éprouvée. Mais dès le lendemain de sou arrivée, Daunayanti supplia sa mère de lui rendre son Nala on de la laisser mourir. La reine pleura. Elle désespérait de voir jamais se réaliser le voeu de sa fille. Néanmoins, à sa prière, Bhima euvoya, dans toutes les directions, des bralumaues à la recherche de Nala.

Avant de partir, ils vinrent prendre les ordres de Damayanti.

- a Dans tous les royaumes où vous irez, leur dit-elle, allez dans les réunions d'hommes et ré-» pétez ces mots : a Où es-tu, joueur, où es-tu allé, » après avoir coupé en deux mon vètement et m'a-» voir laissée, moi qui te suis dévonée, seule dor-» mant dans la forêt, un bieu-aimé sa bien-aimée?
- Comme elle le doit, la faible femme, elle est assise,

"les yeux tournés vers toi, consumée, converte"encore de la moitié du vétenent; elle pleure toujours de douleur; ô roi, sois-lui propice et réponds-lui." Dites ces mots et d'autres encore pour
qu'il ait pitié de moi : « Le feu brûle la forét agitée
"par le vent, et l'époux doit toujours soutenir et
"protéger sa femme. Pourquoi donc les as-tu perdus
"tous deux, toi qui connais la justice? On te disait
"sage, noble et généreux, tu es devenu impitoyable;
"c'est sans donte parce que je ne suis plus heureuse.
"Fais-moi grâce, ô prince des hommes! tu me l'as
"dit, la bonté est le premier des devoirs." Quand
"vous direz ces mots, si quelqu'un vous répond,
"c'est Naila...."

Longtemps après, le brahmane Parnàda, arrivant d'Ayodhyà, raconte à Damayanti un étrange incident. Personne à la cour de Ritouparna n'a paru ému de l'attendrissant message de la princesse, si ce n'est Vàlouka, l'écuyer du roi, qui est venu ini parler en secret. C'est un homme difforme; mais il est merveilleusement habile dans la conduite d'un char, et les mets qu'il prépare ont une saveur exquise. Il pleurait beaucoup et disait au brahmane : « Même tombées dans la misère, les fenumes bonnes et généreuses se gardent elles-mêmes et certainement « gagnent le ciel; même abandonnées de leurs épons,

« elles ne s'irritent jamais, elles se fout une cuirasse » de leur vertu, les femmes générenses..... Il est » malheureux, le pauvre fou, il a perdu la joie : » qu'elle ne s'irrite pas contre lui de ce qu'il l'a » quittée. Il cherche sa vie. Des oiseaux hii ont » dérobé son vétement. Il est consumé par les inquié-» tudes : qu'elle ne s'irrite pas contre lui, bien ou » mal truitée, eu voyant son mari tombé si bas, » privé de son royaume, privé de joie, nffamé, » plongé dans l'infortuue. »

La reine pleurait aussi : dans le difformé Vâhonka elle avait pressenti Nala.

Elle se concerta avec sa mère. Il fut décidé qu'à l'insu de Bhima le brahmane retournerait à Ayodhyà, et y annoncerait que Bhima s'apprétait à célébrer le second swayambara de sa fille Damayanti.

Ritouparna se rendait au swayambara de Damayanti, et Vâhouka dirigeait son char.

Nala était partagé entre la crainte et l'espoir. Danayauti avait-elle donc oublié ses premiers serments? Oh! non, car elle était mère!... Mais alors que signifiait l'annonce de ce swayambara? Bientót il saurait tout.

 Ce fut pendant le trajet qu'il reçut de Ritonparna la science du jeu de dés, et que Kali, son mauvais génie, le quitta.

31.

Quand le bruit du char se fit entendre au loin, Damayanti crut reconnaître la marche de Nala. Si anjourd'hui elle ne revoit pas celui qu'elle attend, elle mourra.

Il n'y avait pas de swayambara. Très-étonié d'une visite dont Ritouparna jugea d'ailleurs inntile de lui expliquer le motif, Bhima fit néaumoins à son hôte royal nu noble et affectueux accueil.

De la terrasse du palais, Damayanti observait tout. Pénélope avait méconnu Ulysse sons les haillons qui le couvraient; mais Damayanti avait recoum Nala sons la reponssante enveloppe de Vâhonka. C'est que, dans cet amour conjugal si chaste et si tendre que, seuls dans l'antiquité, comurent les Indiens, le cœur avait une voix dont les accents n'eussent pu se faire entendre dans ces sentiments moins purs et moins vifs qui, cluz les Grecs, accompagnaient l'hyménée.

Damayanti envoie vers l'écuyer Vàhouka sa suivante, la belle Kéçini. Qu'elle redise à cet homme les paroles qu'au nom de l'épouse abandonnée prononça, ù la cour d'Ayodhyà, le brahmane Parnáda.

Pendant que sa messagère était auprès de Vahonka, Damayanti, du hant de la terrasse, était témoin de cette entrevne. Elle voyait l'écnyer, les yeux remplis de larmes, faire un suprème effort pour conserver sa fermeté; mais quand à son tour il dut répéter à Kéçini ce qu'il avait répondu au brahmane, les sanglots étouffaient sa voix.

Damayanti le fit épier. Anx prodiges qu'il accomplissait, elle reconnut les dons qu'à son swayambara les dieux avaient accordés à son fiaucé.

Elle tenta une dernière épreuve. C'est par un détail emprunté à la chambre unptiale que Pénélope éprouve Ulysse; c'est par son fils, c'est par sa fille, que Damayanti espère reconnaître en Vâhouka le père de ses enfants.

Elle les lui envoya. La voix da sang cria en lui. Il s'élança vers ses 'enfants, les saisit dans ses bras, et ses larmes jaillirent. Après avoir donné un libre cours à sa brúlante émotion, il se tourna vers Kèçini: « Ces deux enfants, belle demoiselle, lui dit-il, ressemblent tout à fait aux deux miens; c'est pour » cela que j'ai pleuré en les voyant.»

Damayauti avait retrouvé son époux. Elle éprouva un irrésistible besoin de le voir, de lui parler, et ses parents lui permirent de faire entrer Vâhouka dans son appartement.

Damayanti était couverte du vêtement ronge des pénitents. Comme au jour de son abandon, elle était souillée de fange.

Nala fondit en larmes en la voyant. Elle partageait son émotion; mais au milieu de ses pleurs elle lui disait: « N'as-tu pas vu, Vâhonka, un homme connaissant le devoir, qui est parti laissant dans une forêt une femme endormie? Cette fennme innocente, sa » bien-aimée, son épouse, accablée de fatigue, qui » pouvait la laisser dans ce bois, si ce n'est Nala? « Quelle offense pourtant lui avais-je faite depuis » mon enfance pour qu'il me laissát dormant dans » cette forêt? Celni que j'avais publiquement chois is de préférence aux dienx, à qui j'etais dévouée, que » j'aimais, de qui j'avais des enfants, comment a-t-il » pu me quitter? Sur les fenx sacrés il me prit la » main, et en présence des dienx il me dit : « Je te » serai fidèle. » C'était la vérité qu'il me jurait; qu'est-» elle devenue? »

Nala se disculpait et accusait de ses fautes son mauvais génie. Mais était-ce à Damayanti de lui rappeler le jour de leur hyménée, elle qui s'apprétait à choisir un nouvel époux?

Tonchant les pieds du coupable Nala, c'est elle maintenant, l'irréprochable femme, qui proteste de son innocence! L'annonce de son swayambara était une ruse d'estinée à rendre à Damayanti l'époux dont elle n'aurait pu vivre séparée un plus long espace de temps.

Et les dieux dont elle invoque le témoignage répondent à Nala de sa fidélité.

Vahouka s'est souvenn du roi des Nagas, il a revetu la robe divine que lui avait donnée ce monarque, et Danfayanti a de nouveau devant elle le jeune et beau Nala. Alors, jetant un long cri de bonheur, elle se précipite dans les bras de son époux, et après qu'il a eu convert de baisers leurs deux enfauts, Damayanti, l'attirant encore à elle, appuie sur son cœur la tête de l'exilé.

Longtemps les denx époux plenrèrent dans les bras l'un de l'autre.

Nala est revenu seul dans son ancien royaume. Il a une revanche à prendre. Cette fois, assuré du succès, il joue, contre Pouchkara, Damayanti et ses nouvelles richesses. Le royaume, tel est l'eujen de son frère.

Et Ponchkara, que n'aide plus Kali, perd ce que par la fraude il avait acquis.

Le généreux Nala pardonna à son frère, et de nouvean il s'assi sur un trône où l'amonr, la fidelité , d'une femme lui avaient permis de remonter. Il le comprit, et ce fut dans une pompe royale qu'il fit rentrer dans son royaume celle qui naguère en était unisérablement sortie, suivant un époux malheurenx et compable.

Par la piété, la fermeté, la patience dans l'adversité, l'homme pouvait non-sculement vaincre le malheur, mais faire reculer la mort elle-même. Après que, par l'histoire de Nala, comme lui joueur malheureux, Youdhichthira ent appris à espérer la réhabilitation après la faute, la fortune après la misère, le brahmane Murkandèya lui raconta la légende de Sàvitri.

Ecoute, ò roi! Ini dit-il, le récit de tonte la rélicité, de la faveur la plus inouïe à laquelle les plus sages des femmes puissent aspirer, et qui fut obtenne par Sàvitri, la fille royale (1).

Il était un roi de Madra. Fidèle aux pienses observances, ce prince, longtemps privé de postérité, avait obtenn une fille comme le digne couronnement d'une vie de vertus. De même que la déesse qui avait présidé à sa naissauce, elle se nommait Savitri (2).

Quand elle fut parvenne à l'adolesceuce, tous les charmes de la femme se révélèrent en elle, et sur son passage les hommes murmuraient: « Elle est presque » aussi belle qu'une fille des dieux! »

Mais la se bornait le triomplie de la jenne vierge. Ni sa radieuse heauté, ni ses vertus, ni son carac-

<sup>(1)</sup> Sdrieti, épisode du Mahâlahirata, traduit du sancrit en français par M. 6. Partunus; Paris, Carmer, 1841. (det ouvrage fait partie du revneil intitulé La Pléinde.) Grâce à cette version, notre littérature possède l'épisode de Sàvitri dans sa grâce sévère et charmante.

<sup>(2)</sup> Săvîtri est une prière védique personnifiée. Elle était adressée à Săvitri, le Soleil, considéré comme producteur des formes.

tère ferme et élevé, ne faisaient rechercher son alliance.

Un jour, elle entra dans le sanctuaire domestique; elle sacrifia an Feu, et cut avec les brahmanes un long entretien. Puis, recueillant les fleurs qui avaient été consacrées aux dieux, elle vint à son père, et déposa aux pieds du vieillard la moisson parfumée qu'avaient agréée les Immortels.

Acyapati la regardait avec un sentiment d'orgueil paternel mélé de tristesse. Personne ne recherche la vierge à la beanté divine, et la loi de Manou frappe le père qui ne marie point sa fille! Qu'à jamais s'éloigne d'Acyapati la responsabilité de ce malhent! Que Sàvitri elle-même choisisse un époux égal à elle par la vertu! Le roi de Madra bénira cette union.

Troublée, rongissante, la jeune fille se précipite aux pieds de son père. « Va! » Ini a-t-il dit. Et elle part, elle quitte l'aile maternelle, elle cherche la protection d'un époux!

Elle monte dans nu char d'or. Les plus anciens conseillers de son père l'accompagnent.

Où se rendra-t-elle? dit éloquemment son historien moderne. Dans les palais des rois riches, vaillants et renommés? Non; mais dans les forêts solitaires, où se livrent à toutes les rigueurs de l'ascétisme les ràdjarchis, c'est-à-dire les rois qui, sur leurs vieux jonrs, renonçant au monde, ont » gagné le religieux sanctuaire des bois pour y pré » parer leur délivrance finale (1).

C'est dans ces solitudes, où devant le spectacle de la nature disparait clui de l'homme, c'est après de ces anachorètes qui se sont retirés, plus ou moins meurtris, de ces combats où s'agitent encore les mortels, c'est la que reviendra Sàvitri; c'est la qu'elle habitera, oubliant le temps, vivant dans l'éternité.

Après avoir honoré les brahmanes de ses homnages et de ses dons, après avoir visité les saints tirthas, la vierge austère reprit le chemin des demeures paternelles.

Nàrada, le sage divin, était auprès d'Açvapati quand revint Sàvitri. Elle toucha leurs pieds de son front et attendit qu'on l'interrogeat.

Anxieux, Açvapati la pria de lui faire connaître, ainsi qu'à Nàrada, les résultats de son voyage.

- Il y avait dans Salva, » dit alors Savitri, « un » roi plein de vertus, de la race des Kchattriyas, appelé Dyoninatséna, qui devint aveugle avec l'àge.
  » Dans ce triste état de cécité, père d'un jeune fils
- » adolescent, et bien que toujours cultivant la » sugesse, un ancien enueni voisin lui enleva son

<sup>(1)</sup> Parallèle d'un épisode de l'ancienne poésie indienne avec des poèmes de l'antignité classique, par A. Ditanny; Paris, 1856.

royaume. Alors il se retira dans la foret avec son
 épouse, la mère du jeune enfant; et, parvenn dans
 le grand désert, il se livra à de dures austérités
 pour accomplir un grand vœu.

» Son fils, né dans la ville de Sulva, et qui n » grandi dans la foret des Pénitents, est Satyaván, le » jeune homme véridique, semblable à moi par sa forme. Qu'il soit mon épons! ai-je dit en moimême, c'est le choix de mon cœur. »

« Alı! malheur! malheur! » s'écrie Nârada.

Que veut dire cette exclamation? Le choix de Săvitri serait-il répréhensible? Celui auquel elle est nnie par cette mystérieuse parenté du cœur qui équiaut à celle du sang, serait-il indigne de la vierge royale? Non, car daus le beau Satyaván se confondent les vertus ascétiques du brahmane et les généreux instincts du Kehattriya. Mais un voile funèbre couvre l'admirable portrait que trace du jeune anachorète le sage Narada. Dans un an, à pareille heure, Satyaván doit mourir.

« Va, Sâvitri, » dit à sa fille le roi de Madra, « va, » ma belle, faire un autre choix. Le jeune homme que » tu as choisi a un défant, un senl, mais qui est asso-» cié à toutes ses qualités : comme vient de me le dire » le bienheureux Nârada, semblable aux dieux, dans » un an, à compter de ce jour; ce jeune homme, avant atteint le terme de sa vic, perdra sa forme » corporelle. » Savitri demeure impassible, et sa voix austère prononce sans faiblir ce solennel engagement :

- « On ne subit qu'une fois sa destinée; une jeune » fille ue se marie qu'une fois; une seule fois son père » lui dit : Je te donne! Voilà les trois une fois des » personnes de bieu.
- Qn'il ait une vie longue ou qu'il ait une vie comte, qu'il soit doué de qualités on qu'il n'en ait pas, une fois qu'un époux a été choisi par moi, je n'en choisis pas un second.
- Une fois que j'ai pris une résolution dans mon
   esprit, alors mes paroles y répondent; cette réso lution s'accomplit ensuite par mes actions, dont
- » mon jugement est l'arbitre. »

Dans ce discours se dessine un type, unique peutétre dans cette société indienne où l'abdication de toute volonté personnelle est le devoir permanent de la femme. A l'idée que consacre sa raison obéit Sàvitri avec une froide persévérance. Au courage qui entreprend, elle unit la fermeté qui accomplit. C'est la une individualité puissante par sa croyance même en sa propre force.

« Ferme est l'esprit de Sàvitri, » dit Narada approuvant l'union qu'elle avait décidée.

Devant cette consécration le roi se tut et accéda avec bonheur aux vœux de sa fille.

Il célébra avec les brahmanes un sacrifice qui assu-

rât le bonheur de Sàvitri, et il la conduisit, elle son unique eufant, dans la forêt Mêdhya, où habitait l'aveugle ermite qui fut roi.

Les deux familles sont en présence. L'anachorète, assis au pied d'un arbre, recoit les honunages de son royal visiteur et lui offre l'argha, cette corbeille de fleurs et d'aliments qui se donne à l'hôte que l'on veut honorer.

« Quel est l'objet de ta visite? Pourquoi es-tu. » vepu ici? » demande au roi de Madra le rădjarchi.

Et Açvapati, lui exprimant ses vœux, lui présente son enfant : « Voici ma Savitri, ma belle jenne fille; » ô sage royal, prends-la d'après ses qualités pour ta » fille, o toi qui es doné de vertus! »

Mais l'anachorète lui répond avec une expression de donte :

- « Privés de notre royaume, réfugiés dans la » demeure des bois, nous pratiquons les devoirs
- » d'une austère pénitence. Comment ta fille, digne
- » d'habiter un palais superbe, pourrait-elle supporter
- » les privations et les austérités de cet ermitage ?»
  - « Ma fille, ainsi que moi, » dit le pieux Acvapati,
- « a déjà connu le plaisir et la peine, la possession et » la privation; une telle parole de reproche ne me
- » convient point. Je suis venu te demander ton fils
- « avec une ferme résolution, à prince! Tu ne dois pas
- » détruire mes espérances, à moi qui suis venu te

» saluer avec amitié; tu ne peux me renvoyer ainsi,

» moi qui suis venu vers toi par affection. Tu dois

être mon égal et mon allié, comme moi le tien;

» prends pour ta bru ma jeune fille, afin qu'elle soit

» l'épouse de l'excellent Satyavan. »

C'était là le vœu le plus cher de Dyoumatséna, le roi détrôné. Satyavân et Sàvitri furent unis en présence des saints habitants de l'ermitage, et Açvapati, assuré du bonheur de sa fille, retourua satisfait dans ce palais où ne rayounait plus la jeunesse de Sàvitri.

Après le départ de son père, la nouvelle épouse, se dépouillant de ses ornements princiers, revétit le valkala. Sa modestie, sa grâce prévenante, son empire sur elle-même, lui attirérent la sympathie des brahmanes qui entouraient le royal ermite. Les soins exquis de sa personne, qu'avec ses parures elle n'avait pas abandonnés, charmaient sa belle-mère, tandis que sa piété, soi langage réservé fuisaient l'orgueil de son beau-père.

La sérénité de son âme, sa voix harmoniense qui toujours exprimait de purs et doux sentiments, et par-dessus tout, ce que le poête appelle avec grace « les petits soins de la vie », tontes ces qualités, tous ces charmes rendaient heurenx l'époûx qu'elle avait choisi, l'époux dont elle avait vouln embellir les derniers jours.....

Mais celle qui répandait autour d'elle tant de joie

était livrée à une augoisse qui sans cesse lui étreignait le cœur. Chaque jour, chaque heure la rapprochaient du terme fatal que lui avait indiqué Nàrada. Elle renfermait en elle-même sa douleur, se privant de cette dernière consolation de la voir partager par ceux qui l'entouraient.

« Au quatrième jour il doit mourir!.... se ditelle un matin. Alors elle crut que par la prière, par la pénitence, elle pourrait racheter la vie de son époux. Elle fit vœu de rester debout pendant trois jours et trois nuits.

Comme Alceste, elle se sacrifiait pour son mari, non, comme l'héroïne grecque, par une mort subite et glorieuse, mais par un martyre leut et ignoré (1).

Dyoumatséna, le pére d'adoption, le précepteur spirituel de Sàvitri, se leva, et supplia la jeune femme de renoncer à cette cruelle pénitence dont il ignorait le motif. Mais elle, toujours inébranlable dans sa volonté, lui répondit par ces mots dont le vieillard ne comprit pas alors la douloureuse signification:

« Tu ne dois point t'affliger, j'accomplirai cette » pénitence, car ma résolution en est prise, et son » accomplissement est le but de ma vie. »

Voir la remarquable thèse de M. Detant, ouvrage déjà cité, Parullèle d'un épisode de l'ancienne poésie indienne avec des poèmes de l'antiquité classique.

Dyoumatsena s'inclina devant cette immuable décision, et encouragea même sa bru à la maintenir.

Sàvitri est toujours debout. L'aube pénètre de ses timides et blauches clartés les ténèbres de la nuit.

« C'est aujourd'hui le jour fatal, » se dit l'épouse.....

Elle sacrific an Feu; puis, s'inclinant devant ses parents, devant les brahmanes, elle attend leur bénédiction. Émus, ils adressent aux dieux, en faveur de la pieuse épouse, les prières qui éloignent le venvage....:

— « Ainsi soit-il! » dit la pauvre femme avec une expression inaccontumée.

Elle refusa de prendre toute nourriture avant le coucher du soleil. Et comme Satyaván, la hache sur l'épanle, se disposait à s'enfoncer dans les bois, elle s'attacha à ses pas: « Tu ne dois pas, » lui dit-elle, « aller seul couper du bois dans la forêt; je t'accom-» pagnerai, car je ne puis vivre saus toi. »

Satyavan hésite. Depuis le jour de leur hymen, sa jeunc. femme n'a pas quitté l'ermitage. Comment, affaiblie par le jeinne, par la fatigue de sa pénitence, pourra-t-elle le suivre dans les rudes, sentiers de la forét? Mais elle persiste. Elle ne sonffre pas, elle est forte. Que son époux ne l'empèche pas de l'accompagner.

Satyavan la prie d'en demander la permission à

ses parents, et la jenne ascète leur exprime son désir. Son mari va dans la grande forét; elle ne pourrait aujourd'hui supporter cette séparation. Puis les bois sont en fleur, et depuis si longtemps elle n'a erré sons leurs oubrages! Que son beau-père, que sa belle-mère ne la privent pas de cette joie!

C'était la première faveur que depuis son mariage demandait la princesse de Madra. Dyonmatsèna la hui accorda. Muis que le jeune couple ne s'éloigne pas, ne s'égare pas dans la forêt!

La jeune et glorieuse femme ayant ainsi obtenu
 la permission de ses deux parents, se mit en marche
 avec son mari joyent, mais elle avec un cœur
 agité.

Satyaván aspire avec délices les parfuns du matin. Jamais la nature ne lui a paru plus belle. Dans l'onde miroite le feuillage. Sur la fleur les tremblantes pierreries de la rosée reflétent les premiers feux du jour. Les paons étalent avec orgueil leur plumage aux couleurs diaprées, et animent de leurs cris les solitudes en fête. Partont la viel et dans le cœire de Savitri la mort, la mort qui lentement s'approche et lui va ravir son seni amour!

La nature semble s'être enveloppée de ses charmes les plus attrayants pour saluer le départ de celui qui la contemple pour la dernière fois.

Et Satyavan, se tournant vers sa belle compague,

lui montre le riant spectacle qui devant enx se déronle : « Regarde! » lui dit-il avec ivresse.

Elle leve les yeux; elle redonte de voir sur les traits de son mari la paleur de l'agonie; dans sa démarche, la fatigne de l'homme parvenu au terme de sa conres..... Mais non, le visage de Satyavan est animé des conleurs de la vie, son allure est rapide et dégagée.

Partagée entre la crainte et l'espoir, Sàvitri attendait.....

Satyaván cueille des fruits et en remplit sa corbeille. Il coupe le bois destiné au feu du sacrifice. Il se sent fatigné; il a mal à la tête, et quittant son travail, il s'uvance vers sa femme:

a O Sàvitri! mes membres sont comme brûlants
 a inisi que mon cœur! le ne me sens pas bien, ô toi
 qui parles avec mesure! C'est pourquoi je désire
 dormir, ô ma belle! je n'ai plus la force de me tenir
 debout.

Sàvitri s'approche en silence; elle s'assied amprès de son époux, et appuie sur son cœur cette belle tête que déjà la vie abandonne. Le moment est venu.

Un homme, un étranger était là, conronné de la tiare, vêtu de ronge, le visage rayonnant de himière, le teint noir et bronzé, les yeux enflammés et dardant sur Satyavân un regard avide. Il tenait une corde à la main. Sàvitri, glacée de terreur, se leva. Elle déposa sur le gazon la tête de son mari, et s'inclinant devant le mystérienx étranger, elle lui dit d'une voix suppliante:

« Je te reconnais pour un dien, car cette forme » que tu portes n'est point celle d'un mortel; dis-moi » qui tu es, ó le plus puissant des dieux! et quelle » action tu es venu accomplir! »

— « Ta es dévouée à tou époux, Savitri! » répond l'apparition, » et tu es anssi vouée aux anstérités; » c'est pour cela que je te répondrai. Sache, ò belle » jenne femme! que je suis Yama......»

C'était la Mort.

Et Săvitri, essayant de se cramponner à un dernier espoir, dit avec une expression de donte :

Éconte, ó toi qui jonis de la félicité supréme!
 On dit que ce sont ordinairement tes messagers qui
 emmèment les hommes; pourquoi es-tu venu toi même aujourd'hui, ó le plus puissant des dient!

Était-ce à un serviteur du roi des Mânes de chercher l'homme pur par excellence? Yama lui-même a voulu lui rendre ce suprême honneur, et c'est là la seule consolation qu'il puisse donner à Săvitri.

Alors il détache du corps de Satyavan cet esprit qui, d'après les idées indiennes, unit le corps à l'âme, et qui reçoit les impressions des sens. Il le lie de sa corde, et l'entraine vers cette région méridionale où sont ses noirs donnaines. Ge n'est pus amprès du cadavre que restera la veuve. C'est l'âme de son mari qu'elle suivra et qu'elle tentera d'arracher au dieu qui ne rend pas ses cantifs.

« Mais Yama l'arrétant : — Retourne sur tes pas, » va-t'en, Savitri! Va accomplir le sacrifice de ceux » dont l'esprit corporel s'est élevé dans les régions » supérieures. Tu as fait tout ce que tu pouvais faire » punt ton époux; tu es venue aussi loin que tu pouvais venir. »

Ce n'est pas sur le bûcher de son mari que l'envoyait Yama. Il n'était pas venu encore, ce temps où la personnalité de la femue se confondrait si complétement dans celle de l'époux qu'avec la vie de celui-ci devait aussi se terminer la sienne.

Sàvitri marchait toujours.

« Lå on mon époux est conduit, on bien là on il 
» va lui-meme, là aussi je dois aller; c'est mon devoir 
» éternel. Je t'en conjure, par les austrités de la 
» pénitence, par la somuission, le respèct envers les 
» maitres spirituels, par l'aunour et mon dévouement 
» pour mon époux, et par la bienveillance pour moi, 
» ne me défends pas de te suivre! »

Ce n'est point par des larmes, par des plaintes, qu'elle essayera de fléchir le dieu. Pour arriver à son cœur, la jeune ascète parlera à son intelligence.

Alors, dans une suite de maximes, elle développe les avantages de la bonté. La science ne suffit pas à rendre l'homme parfait; la vertu seule est le sonverain bien, car celui qui la possède ne désire plus rien.

- a Retourne sur tes pas, lui répond Yama; je s anis satisfait de ton discours, si brillant, si élevé, si bien pensé, si convenable; choisis une grace antre a que la vie de ton éponx, et je te l'accorderai anssitôt, toi qui n'es point méprisée, s
- « Mon beau-père u perdu son royanme; il habite, • privé de la vue, un ernitige dans la forèt; qu'il • reconvre la vue par ta faveur, ce prince fort, sem-« blable au solcil éblonissant. »

Yama consent. Mais les chemins deviennent de plus en plus pénibles. Que Savitri retonrue sur ses pas, la lassitude l'accablerait.

- « D'où me viendrait donc cette fatigue, lorsque « je me trouve avec mon mari! Là où va mon mari,
- » là je dois aller aussi. Là où tu conduis mon mari,
- » là est anssi mon chemin. Sonverain des dieux, écoute » cucore une fois mes paroles..... »

Et elle Ini dit que si grand est le pouvoir de la bonté qu'on ne s'y peut plus sonstraire quand on l'a épronvé, et si doux le fruit qu'on retire du commerce des bons qu'on ne peut plus les quitter quand on les a comms.

--- « Les paroles que tu viens de prononcer, dit » Yama, dénotent des sentiments vertuenx et une » raison intelligente très-supérieure. Ges paroles ne seront pas sans fruit. Λ l'exception de la vie de
 Satyavân, fais un second vœu, o excellente femme!
 et je t'exaucerai.

— a Mon vénérable beau-père fut autrefois privé
 de son royaume. Qu'il le recouvre, ce prince, et
 qu'il ne s'écarte point de son devoir, mon père spi rituel; voilà le second vœu que je forme. »

Ce vœu, Yanna l'exauce encore. Mais que Sàvitri retourne sur ses pas!

Savitri marche toujours.

Elle explique au roi des Manes son nom de Yama, le Dompteur. On l'appelle ainsi, car c'est contre leur gré que les mortels le suivent. Mais la bienveillance, la miséricorde et la charité sont de plus grands dompteurs encore que la force, et l'inimité même ne les arrête pas.

- « Le discours que tu viens de prononcer, dit » Yama, est aussi agréable que l'ean pour un homme » altéré. Excepté encore la vie de Satyavàn, choisis » une faveur à ton gré, ó belle! et tu l'obtiendras » aussitôt. »
- « Mon père, le maître de la terre, est sans fils; » qu'il devienne evcore père; que cent fils, souches « d'autant de familles, naissent à mon père, voilà le » troisième vœu que je forane. »

Et Yama accorde cette nouvelle grâce à la piense fille des rois. Mais qu'elle retourne sur ses pas, car long est encore le chemin. Et elle: « Ce chemin n'est pas long pour moi » quand je suis avec mon époux, car mon amour » pour lui est encore plus étendu; mais en continuant » notre marche, éconte de nouveau les paroles que » je vais te dire. »

Elle lui commente encore deux de ses noms, Ynivasvata, le descendant du Soleil, et Dharma-radja, le roi de la justice. Mais le vêgue de la bonté est grand aussi, car il captive la confiance.

-- « Les paroles que tn viens de prononcer, ô » belle jeune femme! répond Yanna, sont telles que » je n'en ai pas encore entendu de semblables. J'en » suis vivement satisfait. Excepté la vie de Satyaván, » choisis une quatrième grâce, et va-l'en. »

— a Qu'une centaine de fils aimables, souches » d'autant de familles, forts, magnanimes, naissent » de moi et de Satyaván, voila la quatrième grâce » que je choisis. »

— a Cent fils puissants, courageux et vaillants, » la joie de tou cœur, te naitrout, ó jenne fennme! » dit Yanna. Afin que tu n'éprouves pas trop de » fatigne, ó fille de roi! retourne sur tes pas, car il » te reste encore un long chemin à faire. »

Mais Savitri ne redonte rien. Qu'y a-t-il à craindre des bons ?

« La conduite des bons est toujours dans le chemin » de la vertu; les bons ne s'affaissent point, ne » souffrent point; la rénnion des bons avec les bons » n'est pas infructueuse: les bous n'inspirent pas de » crainte aux bons.

Gar les bons condnisent le soleil par la vérité;
 les bons soutiennent la terre par la pénitence et les
 austérités; les bons sont le chemin on la voie des
 étres à venir, ó roi! Et au sein des bons ne se flé trissent point les bons.

Elle exalte les joies du bienfait, joies généreuses, joies saintes, car elles sont dégagées de tonte idée de personnalité.

Les faveurs que l'on accorde aux humains », poursuit-elle, « ne sont pas vaines; le bienfait ne » s'efface point, ni l'honnenr qui y est attaché. » Autant l'empire de mortifications et d'austérités » que les bous exercent sur eux-mêmes est durable, » autant les bous sont les sauveurs des hommes. »

— « Plus tu parles, ò toi dont l'àme est donée de « toutes les vertus, de toutes les grâces! toi, à la « démarche si gracieuse, si pleine de majesté! plus » ma déférence pour toi s'augmente, » dit, attendri, le sévère roi des Mûnes; « choisis une faveur incom-» parable, ò femme fidèle à ton époux! »

Maintenant il n'excepte aucune grace. Savitri a compris!

 Tu ne m'as pas ôté, s'écrie-t-elle, la faculté de former toutes sortes de vœux comme pour les autres graces que tu m'as accordées, ó toi qui donnes la gloire! voici le vœu que je forme: Que mon Satyawân

- » vive! car sans mon époux je suis moi-même comme
- » privée de la vie. Je ne désire ancune joie sans mon
- époux ; sans mon époux je ne désire même pas le ciel ; » je ne désire aucun plaisir sans mon époux ; privée
- » de mon époux, je n'ai pas la volonté de vivre.
- » Tu m'as accordé la faveur d'obtenir cent fils, et » mon époux me serait ravi! Je choisis cette faveur : » Que mon Satyaván víve!.... »

Elle avait vaincu. Le dieu déliait la corde qui retenait l'esprit de Satyavan, et promettait à l'admirable femme, pour elle et pour son éponx, une existence de quatre siècles auxquels scrait attaché le nom de Similar

Alors elle retourna sur ses pas; elle vit son mari tonjours étendu sur le sol. Elle conrut à lui et le saisit dans ses bras. De même qu'au moment où il expirait, elle s'assit auprès de lui et appuva sur son sein cette tête qu'avait tonchée la mort.

Satyaván, revenaut à loi, regardait avec amour sa belle compagne, mais, inquiet, lui demandait quel était cet homme noir qui pendant son sommeil l'entrainait au loin.

Et Sâvitri lui disait qu'il avait dormi, dormi bien longtemps, mais que cet homme était parti.

- « Tu es délivré de ta lassitude, ô mon bien-aimé! » et tu n'as plus sommeil, ò fils de roi! Si tu peux te
- » soulever, regarde la nuit noire, ténébreuse, »

Satyavan promena un long regard sur la nature endormie; il reprenait possession de son être!

Il racontait à sa jenne fennne qu'il avait eu mal à la tête, qu'il s'était endormi auprès d'elle.... Puis un homme noir était venu, emportaut son esprit vers des régions incommes. Oh! que celle qui protégeait son sommeil lui dise si c'était un rève ou une réalité!

Et Săvitri, lui montrant de nouveau la sombre forêt, le pressait de rentrer à l'ermitage. Le lendemain, il sanrait tout.

« Lève-toi, lève-toi! Salut à toi! Pense à nos » parents, ò fidèle ami! obscure est cette mit, et le » soleil n'est pas encore de retour sur l'horizon.....»

Elle lui fait entendre le cri des chacals et des rodents de muit, le craquement des feuilles sons le pied des bêtes fauves; et pour l'arracher à ce lieu lugubre, la courageuse femme lui dit qu'elle a peur.....

Mais Satyavân désespère de retrouver dans les ténèbres la route de l'ermitage, et Sàvitri comprend que son époux est faible encore.

Pendant le jour la forêt s'est embrasée, un arbre brûle encore : près de ce foyer elle réchauffera son mari.

L'idée de passer une mût entière hors de l'ermitage effraye Satyavân. Et ses parents, que deviendront-ils, quand, pendant de mortelles heures d'angoisse, ils l'auront vainement attendu? Il se croit plus fort, il ne souffre plus; il vent les voir, leur apporter la consolution. Autrefois les deux vieillards veillaient amprès de lui et lui disaient que sans lui ils ne pourraient plus vivre: c'est de lui qu'ils attendent leur subsistance dans cette vie, et au delà, le salut de leurs mânes, de ceux de leurs ancêtres. Et sans eux, lui anssi, il monrait. En ce moment saus doute, sa pauvre mère infirme guide le pas chancelant du royal avengle, et tous deux cherchent leur appui......

Il plenrait, mais une unin chérie essuyait ses larmes, et, auprès de lui, une donce voix s'élevait vers le ciel:

e cue:

« Si je me suis livrée aux exercices de la pénitence,

« disait cette voix, si j'ui exervé la charité, si j'ai

« offert les sacrifices prescrits, qu'une heureuse unit

soit accordée à ma belle-mère, à mon bean-père

« et à mon épons! Je ne me sonvieus pas d'avoir

» junnais dit, de propos délibéré, me parole menson
« gère; c'est pur cette vérité que peuvent subsister

» aujourd'hin na belle-mère et mon bean-père. »

Mais lni, pensant plus à ses parents qu'à la pieuse feume qui l'avait sauvé et qui le consolait, la suppliait de le ramener à son père, à su mère. Il se sent mourir, et avant de fermer les yeux, il dèsire jouir du supréme bonheur de voir les larmes qu'on répandra sur lni.

Savitri se leva; elle ne s'effrayait pas de cette défail-

lance qu'elle savait devoir être passagère. Elle souleva son mari dans ses bras, et lorsqu'il fut debout, elle l'entoura de soins caressauts. Il regardait sa corbeille..... Mais la jenne femme lui dit: « Demain » matin tu cueilleras des fruits; anjourd'hui, comme » tu es encore faible, je porterai la hache. »

L'héroïne avait disparu, il ne restait que la plus tendre des femmes, épouse et mère tont ensemble dans sa prévoyante sollicitude.

Sàvitri suspendit le panier à un rameau, prit la hache d'une main, et, avec un mouvement d'une grâce charmante, elle entoura de son autre bras son époux qui s'appuyait sur son épanle.

De nouveau elle sentait battre près du sien ce ceur où elle avait rappelé la vie. Bayonnante de joie, elle entrainait son jeune éponx, qui maintenant fort et bien portant lui indiquait la route et marchait rapidement.

Les clartés de la lune se projetaient sur les palàcas (1) et en caressaient les fleurs de pourpre. Près de ces arbres étaient deux chemins : le jeune couple prit celui du nord, qui devait le ramener à l'ermitage.

Par l'effet d'une des grâces que Yama avait accordées à Sàvitri, Dyoumatséna venait de reconvrer la

<sup>(1)</sup> Butea frondosa.

vue. Mais que lui importait ce miracle! Son premier regard n'avait pu être pour son fils!

Les denx vieillards souffraient de ces angoisses que Satyaván avait ressenties pour enx. Ils conraient dans l'ermitage, déchirant leurs pieds au consa, l'herbe sacrée. Les brahmanes les entouraient, les consolaient, et tous, an nom des vertus de Savitri, leur assuraient que leur Satyaván vivait.

Quand revint le jeune couple, quand se furent calmés les premiers transports de ceux qui avaient craint de ne se plus revoir, les brahmanes interrogérent Satvavân.

Pourquoi est-il demenré si longtemps dans la forét?

— Il ne pent le dire; il a sonffert, il a dormi, mais il ne sait rien de plus.

Et un brahmane, Gantama, averti par sa prescience divine des événements de la journée, dit à Satyavan:

- « La vne est subitement revenue à Dyonmatséna » ton père; si tu n'en connais pas la cause, Sávitri te
- » l'apprendra. Je désire t'entendre, o Savitri! car tu-
- » connais le passé et l'avenir. Je sais que tu es res-
- » plendissante comme la déesse Sàvitrì. »

Alors, avec nue sublime simplicité, Sàvitri retrace à ceux qui lui doivent le bonheur, les souvenirs de ce jour Ingubre dont l'approche la faisait frémir, et leur expose les grâces que lui a accordées Yama. Et les sages la louent, et leurs voix se réunissent en un chœur grave et solennel :

« La famille du prince des hommes, plongée dans » les calamités, au sein d'un abime ténèbreux, en a » été retirée par toi, ó excellente femme! donée de » vertu, adonnée à la pratique de lá pénitence et aux » mortifications des sens! »

Le lendemain la forêt retentissait d'un fracas guerrier : était l'armée, c'étaient les habitants de Salva qui venaient chercher leur vienx roi avengle. Ils le revirent paré d'une seconde jeunesse et délivré de sa cécité.

Ils le ramenérent en triomphe. Dyoumatséna, ayant à ses côtés sa femme et sa bru, était sur un char que trainait le peuple.

De même se réalisèrent toutes les faveurs que la piété, le dévonement, la constance d'une femme avaient attirées sur deux maisons royales.

Dans la dramatique histoire des enfants de Pândon, les épisodes qu'elle encadre détendent l'esprit, qu'ont agité les tumultueuses émotions de l'action principale. Ce sont les oasis remplies d'ombre et de fraicheur, ce sont les haltes paisibles, au milieu des bràlants déserts, pendant les longs et pénibles voyages.

Cependant, dans le fond même de l'épopée, que de grands types encore, non égaux à celui de Ràma, mais dignes de lui succéder, depuis Yondhichthira, le majestueux roi de la justice, jusqu'à Ardjonna, le héros doublé de l'homme!

Et parmi les femmes, Konnti, Gàndhàri surtout, ne sont-elles pas, mienx encore que Kânuçalyâ, les types vrais, achevés, sublimes, de la mère?

Quand les Pandavas se réfugient pour la première fois dans la forêt, c'est Komti qui défend auprès d'enx la cause de l'opprimé. Quand les Kouravas se préparent à la lutte frutricide qui doit les briser, c'est Gàndhàri qui les supplie de préférer au droit du plus fort celui du plus généreux.

Mais souvent l'ambition est le mobile de la conduite de Kounti; quelques faiblesses même se mêlent à ses vertus; la mère de Karun, malgré sa magnifique attitude après la mort du fils du Soleil, fait un peu oublier la mère des Pàndavas.

Quant à Gàudhàri, nulle ombre n'obscurcit sa pure image. Après que ses conseils ont été rejetés par Doury-odhana, elle ne forme qu'un vœu : « Ort est le « droit doit être la victoire! « Elle n'espère plus pour ses fils que cette gloire qui suit le trépas du guerrier tué les armes à la main. Après le combat, au nom de la justice, elle pardonne à ses neveux; au nom de la charité, elle les console, enx, les menrtriers de ses enfants!

Qu'elle est grande dans le champ de la loit De quel regard à la fois profond et attendri elle considère les scènes désolantes qui devant elle se déronlent! Quelle religiense résignation! Mais aussi, quelle vérité dans l'explosion de sa donleur longtemps contenne et dans cette malédiction dont, au nom de son dévonement à son éponx, la volontaire avengle frappe le dien qu'elle rend responsable du malheur qui l'écrase.

Mais de Sità à Draupadi, quel changement! Individualité pnissante, ce qui surtout la caractérise, c'est la fierté, le vif ressentiment des injures. Elle ne connaît pas la douceur du pardon! Quand la douleur l'abat, le besoin de veugeance la relève. C'est elle qui presse les Pândavas de frapper son ravisseur vaincu; c'est elle qui les excite à cette guerre oin, dans le sang de ceux qui l'ont méprisée, doit se laver son outrage; c'est elle eucore qui, après la mort de ses cufants, demande la téte du meurtrier.

Et cependant elle est grande anssi, cetté compague des Pàndavas qui volontairement s'associn à leur misérable existence au milien des forêts; cette compague des Pàndavas qui, avec le courage de la lionne, défendit son honneur, et qui, au jour du dernier exil, alors que les femmes des Pàndons, leur disant un éternel adien, les laissaient s'acheminer vers l'Himàlaya, seule les suivit dans le grand voyage et tomba auprès d'eux. C'est un admirable type de vaillante fidélité.

Après ce caractère énergique, vindicatif, passionné, combien, dans les épisodes, nous reposent agréablement les portraits de Damayanti et de Savirif I L'une suave et gracieuse, l'antre austère et forte, mais toutes deux dévouées au delà du malheur, au delà de la mort, à ceux dont elles avaient voulu partager l'existence!

Damayanti, c'est surtont l'ainour; Sàvitri, c'est surtont le devoir. Si Damayanti a'vait pas adoré son coupable époux, l'eit-elle suivi dans la forét, lui eût-elle pardonné son abandon, l'eît-elle rappelé auprès d'elle dans le palais de son père où, sans lni, elle anrait pu vivre heureuse? — Peut-étre. — Mais quand même Sàvitri n'ent pas aimé Satyaván, elle l'ent sauvé encore, par cela même qu'il 'était son époux. Damayanti représente un sentiment, et Sàvitri une idée.

Tontes denx sont des types tels qu'en pouvait créer le brahmanisme. Que l'époux soit heureux ou malheureux, innocent ou compable, vivant ou mourant, toujours il doit être pour sa femme la diviniré suprême.

Maintenant analyserons-nous, au point de vue particulier on nous nous sommes placée, le Harivansa, l'histoire de la famille de Krichna, cet appendice du Mahābhārata, anquel néanmoins il est bien postérieur? — Non. — Cette œuvre révèle nne. décadence morale à laquelle préparaient déjà certaines situations du Mahābhārata. La polygamie, que les Pândavas pratiquaient largement et sans scrupule, la polygamie prend sons l'influence de Krichna un prodigieux accroissement. Par elle déjà se confondent les castes, par elle s'altèrent la noblessenative des Aryas et la pureté de leur sang. Les mœurs antiques s'en vont.

Ni parmi les bergères de Bradje qui partageaient les jeux de Krichna, ni parmi les seize milliers d'épouses de son gynécée, nons ne trouvons d'individualité digne de nous occuper. Pent-il, du reste, exister des individualités dans ces sérails on la jalonsie et l'amour du plaisir sont le caractère général des femmes?

Passons donc encore sons silence la légende de Krichna. Dien, nous ne nous sommes pas arrétée sur son culte; honume, nous ne nons arrêterons pas sur sa vie.

Il nous faut maintenant descendre jusqu'au premier 'siècle de notre ère pour retrouver quelques rayons de ce vivifiant soleil qui anime et échauffe les premières productions de l'esprit humain.

## CHAPITRE QUATRIÈME.

## LA FEMME DANS LA COUR DU MALOUA.

Un redresseur de torts contemporain d'Auguste.

Rôle intellectuel et artistique des femmes. — Leur langage. Les femmes officiers de palais.

Les héroïnes de Kâlidasa. - La nymphe Ourvaci et la reine Ausiuari. - Sacountala et ses amies. La Sacountala du Mahâbhárata et celle du drame de Kálidása.

Dernière impression.

Rome était arrivée à cette époque de dépravation morale que l'on nomme l'Empire. Par un étrange et rare contraste, jamais le divorce entre le beau et le bien ne fut plus complet que dans ce siècle d'une civilisation brillante à la surface, corrompne à l'intérieur. Les Romains n'adoraient plus d'autre dieu qu'Auguste. L'empereur avait fait oublier le triumvir.

La lyre romaine répétait les accents qui avaient charmé la Grèce antique; elle les redisait sans éprouver l'enthousiasme qui les fait naître.

Si de cette foule livrée aux instincts matériels, la voix de Virgile s'élevait sereine et majestueuse pour célébrer encore la foi et la valeur antiques, on ne sentait pas dans les vers du poëte de Rome le souffle religieux et héroïque qui sontenait l'immortel épique de la Grèce. L'honnne ne croyait plus aux dieux qu'il chantait, et l'épopée d'un courtisan d'Auguste ne put créer qu'un Euée.

Alors même que Virgile évoquait avec une si ravissante fraicheur les scènes de la vie rurule, il faisait encore rayonner dans les champs l'éclat de la gloire impériale.

Horace chantait la poésie du hien-être avec cette grâce enjouée qui est le sourire de la raison. Properce, le teudre et touchant Tibulle, brillants interprètes des mœurs faciles de la nouvelle société, retraçaient, dans leur harmonicux langage, des sentiments dont la rudesse romaine eût, aux beaux temps de la république, désavoué la molle expression.

Tous ces poêtes, aunonçant l'empire universel d'Auguste (1), absorbaient dans leur rêve de monarchie universelle cette lointaine contrée qu'abritent les chaines de l'Himâlaya, qu'entourent les flots de l'Océan.

<sup>(1)</sup> Voir au sujet du plan de monrechie universelle que révelaient les poètes, organes de la politique impériale, le tive-curient mêmeire dans lequel M. Reinand entreprend de reconstituer toute une période de l'histoire romaine ur de nouvelles bases données par les témolgrages oriestatux et occidentaux rémis. (Relations politiques et commerciales de l'empire romain avec l'Asic oriestate (l'Ilycensie, Flides, la Bactina et la Chine) poudaut les cius permiers réégées de l'ère chrétienne, d'après les témolgrages latins, grece, arabes, persans, indiens et chinois « fournel astistique, 1893, on 2 e q 3.)

Dans ce pays de l'Inde dont ils counaissaient vagnement l'imposante végétation, se soupconnaientils, ces grands lyriques de Rome, des rivaux de grâce et d'élégance poétiques? Quel n'eût pas été leur étonement s'ils eussent appris que l'esprit humain se manifestait en mêure temps, dans deux régious opposées du globe, dans ce qu'il y a de plus scintillant!

Alors réguait duns le Maloua un prince qui a en l'honneur de donner son nom à l'ère (1) des Hindous, et qui pour eux est encore aujourd'hui ce que fut pour notre Occident l'empereur Charlemagne. L'imagination populaire frappée de leur grandeur s'est plu à envelopper d'un réseau merveilleux les actions de l'un et de l'autre. Mais si du héros frank nous avons l'histoire et la légende, il ne nous reste du héros indien que la dernière.

C'est dans les contes que l'on est réduit à reconstituer le type de ce souverain sous lequel l'esprit indien traversa sa dernière phase de poétique grandeur.

Conrageux jusqu'à la témérité, généreux jusqu'à la prodigalité, désintéressé jusqu'à l'alonégation, dévoué aux hommes jusqu'à leur sacrifier sa vie; véritable redresseur de torts, arrachant les femmes à la tyraunie de leurs époux ou les rappelant à la tendresse de

<sup>(1)</sup> L'ère de Vikramàditya, nommée Samvat, date de l'an 57 avant J. C.

518

ceux-ci, digne en un mot d'être chanté par l'Arioste, tel nous est représenté dans les légendes ce roi du Maloua, contemporain d'Auguste.

Dans sa cour, les fennnes mêmes étaient initiées aux lettres et aux arts. C'était à leur taleut de peintres que l'on confait la décoration des palais pour ces fêtes qu'elles animaient encore de leurs chants, de leurs danses et des sons de leurs luths. C'était à une feume que Kalidàsa, en lui dédiant son traité de prosodie, le Crouta-Baudha, enseignait les préceptes de l'art divin où il fut maître.

Cependant, chose étrange! le langage des femmes n'était pas le même que celui des hommes. Au lien des savantes constructions de la langue sanscrite ou parfaite, elles employaient le jargon des classes inférieures, le pràcrit, dont la douceur était mieux appropriée à la flexibilité de len organe. Nous apprenons par une loi de Manou (1) que cette anomalie existait des les temps antiques, et si l'épopée n'en tient aucun compte, c'est qu'apparemment la grandeur des sujets qu'elle aborde et le style sontenu qu'elle exige n'y eussent point permis l'immixtion de la langue vulgaire.

Mais le drame, dans sa représentation fidèle et

<sup>(1) «</sup> Aux personnes qui, par ignorance de la langue sanscrite, « ne connaissent pas la signification do salut accompagné de la dé-« claration du nom, l'homme instruit doit dirè : « C'est moi », et « de même à toutes les feume». « (Livre II, çloka 123.)

familière des mœurs sociales, devait conserver à la femme, sur la scène où contrairement aux usages du théâtre grec et du théâtre romain elle remplissant les roles de son sexe, le mode d'expression qui dans la vie privée bui était habituel.

De même que dans les cours de Lankâ et d'Ayodhyå, le service intérieur de la demeure royale était confié aux femmes. Les fonctions d'officiers de palais étaient exercées par elles. Armées, elles formaient une véritable garde royale.

Yavanis (1), ainsi nommait-on généralement ces officiers féminius. C'était, croit-on, de jeunes Bactriennes que la politique romaine faisait initier aux exquises élégances de la civilisation grecque, et plaçait amprès des princes indiens, pour les attirer on les retenir dans ses liens.

Elles devaient trouver comme un reflet de la délicatesse attique dans cette cour d'Oudjayani, où brillaient alors dans leur poétique éclat ces neufperles qu'enchàssait la couronne de Vikramàditya.

Mais de tous ces joyaux, le rayonnement du plus célèbre de tous a absorbé celni de ses rivaux. Le nom de Kâlidôsa est de ceux qui suffisent à immortaliser un règne.

<sup>(1)</sup> C'était par le nom de Yavanas que les Hindous désignaient les peuples placés à l'ouest de leur pays, d'abord les Grecs, puis les mahométans et cufin les Européens.

Des trois drames qui sont attribués à Kâlidàsa, deux seulement sont authentiques: Onrvaçi donnec pour prix de l'héroïsme, et son chef-d'œuvre, la Reconnaissance de Sacountalů.

C'était aux temps légendaires que Kalidasa empruntait les noms de ses héros; c'était à son siècle qu'il demandait leur costume.

Essayons douc de découvrir dans ces scènes antiques, transportées dans un milieu comparativement moderne, ce que furent ces femmes au milieu desquelles, dans la cour du Maloua, le poête put réver aux types qu'il dessinait.

Kàlidasa puisa dans une légende védique (1), dans un symbole sacerdotal, les éléments de son drame lyrique : Ourvaçi donnée pour prix de l'héroisme.

Ourvaçi, la libation personnifiée, s'unissant à Pouronravas, le maître du sacrifice ou le sacrifice luimême, tel était le sujet de l'hymne védique.

Quand Kalidasa s'inspira de cette légende, elle avait subi le sort de tous les symboles : l'idée avait disparu, l'image seule était restée.

<sup>(1)</sup> Conf. Rig-Véda, section VIII, lecture V, hymne 1, et les notes de M. Langlois.

Pouvoiravas, deuxième roi de la dynastie lunaire, avait arraché la nymphe Ontyaci au Dânava qui l'enlevait, et, grâce à son secours, l'Apsara avait pu revoir les bosquets du Nandana.

Depnis ce jour, Pourournvas delaissait les feunmes de son gynécie, et une sombre tristesse l'accablait. Une nymphe des cieux, une Apsara, consentirait-elle à abandonner les dieux et les routes éthérées, pour partager ici-bas l'existence d'un homme et marcher dans les sentiers pleins de poussière?

Dans les jardins où il avait cru trouver un unoment de repos, tont lui rappelait Ourvaçi, depuis l'amarante aux teintes roses comme les ougles de la nymphe, jusqu'à la fleur du manguier dans le suc brûlant de laquelle Kâma treupe ses fléches.

Mais sons un bereeau de mâdhavis, l'Apsara voltigeait invisible, et laissait tomber aux pieds du roi une fenille de hêtre sur laquelle elle avait écrit que depuis qu'elle avait vn son sanveur, le ciel n'était pour elle qu'une torture de plus.

Déjà elle-même était apparue aux regards du roi, quand un messager des dieux vint la rappeler au Swarga, où elle devait remplir un rôle dans une pièce du solitaire Bharata, le divin inventeur de l'art dramatique.

Et le roi dit avec effort à la nymphe qui l'abandonnait : « Ce n'est pas moi qui vous ferai enfreindre " les ordres d'Indra, mais souvenez-vous de celui que " vous quittez (1). "

Elle s'en souvint au point de remplacer par le nom de Pouroùravas celui de l'un des personnages du drame céleste, et Bharata in maudissant l'actrice qui avait osé se permettre dans son œuvre une semblable improvisation, lui retira la science divine des Apsaras. Mais Indra lui rendit bien douce cette malédiction en l'exilant du Swarga et en lui permettant de choisir pour époux le héros qu'elle aimait. Elle devait remonter aux cieux après que Pouroùravas aurait vu le fils qu'elle lui donnerait.

Pendant ce temps, des orages domestiques achevaient d'enlever tout repos au roi de Pratiehthana (2).

Daus ces gynécées, ce n'était pas sans douleur que la première des royales épouses se voyait menacée d'une rivale, et la reine Ausinari, fille du roi de Bénarès, avait compris que la femme ne pouvait lutter contre l'Apsara. Après avoir accablé son époux de violents reproches, elle trouva daus la religion la force du pardon.

<sup>(1)</sup> Nous employons la belle et poétique traduction qu'a donnée de ce drame le savant professor de sancéri au Collège de Fêncee, M. Foucaux. (Vikramorvagé. Ourvagé donnée pour prix de l'héroime, drame en cinq actes par Katunsa, traduit du sancert par Ph. Éd. Foucaux; Paris, Benjamin Duport, 1861, act el 1.)

<sup>(2) «</sup> Ville qui était située sur la rive ganche du Gange, et dont » on voit les ruines vis-à-vis d'Allahabad. « (Note du traducteur.)

Par un chambellan, elle rappelle au roi qu'après les cérémonies du crépuscule du soir elle vindra à lui dans le palais de la Perle, que réfléchissent les eaux confondues de la Yamonna et du Gange. Devant lui, au moment où la lune baignera de ses clartés la demeure de nacre aux escaliers de cristal, elle accomplira un vœu qu'elle s'est imposé.

Pouroùravas, accompagné des gardieunes de son palais qui l'éclairent de leurs lampes, monte à la féerique habitation. La lune se lève, et le roi congédie ses femmes, dont les flambeaux pàlissent devant les rayons de l'astre des mits.

Ce n'est pas sur l'éponse délaissée, qui généreusement va venir à lui, que se reporte la pensée de Pouroûravas : c'est sur la nymphe qu'il attend toujours, et dont il ignore la prochaine arrivée.

Sur un char aérien, Ourvaçi, enveloppée d'un tissu émaillé de saphirs et brodé de perles, descend sur terre toujours invisible.

Elle entend le roi l'appeler, elle va lui apparaître, quand elle voit arriver une belle jeune femme au pagne blanc non semé de pierreries, mais des blanches fleurs du maugala; aux cheveux dépouillés du diadème, mais entremélés des épis du doûrba (1). Sa suite porte des offrandes.

Calme et recueillie, cette femme s'avançait, et le

<sup>(1)</sup> Panicum dactylon.

roi la regardait avec une respectueuse admiration.

Elle offre des fleurs aux rayons de la lune, fait remettre au brahmane, confident du roi, et au chambellan, les giteaux consacrés, et dit à son époux :

Seigneur, venillez vons approcher.

## LE ROL

« Me voici (1). »

Elle le salue de l'andjali et prononce son vœu :

- « Après avoir pris à témoin les denx divinités » Rôhini et le dien de la lune, je veux me rendre le roi
- \* favorable : à partir d'aujourd'hui, quelle que soit la
- » femme que mon seigneur aimera, ou qui s'atta-
- » chera à lui et l'accompagnera, il pourra rester avec » elle sans obstacle. »

Ourvaçi écontait.....

Le confident du roi, se méprenant sur la noble cause de ce sacrifice, se disait en lui-même : « Quand » un compable s'échappe en présence d'un homme

» qui a les mains coupées, celui-ci dit forcément : « Va, c'est bien! »

Et tout hant il interrogeait la sonveraine avec un hypocrite mélange de sollicitude et d'étonnement. N'aimerait-elle plus sou époux?

### LA REINE.

« Fou! au prix même de mon bonheur, je désire

<sup>(1)</sup> Acte troisième.

» celui de mon seigneur. Juge, d'après cela, s'il m'est » cher ou nou.

### LE ROL

Julouse, vous pouvez me donner à une autre ou
 faire de moi un esclave, et pourtant je ue suis pas
 pour vous ce que vous croyez, ó fenume timide!

## LA REINE.

Soit, le vœu de la réconciliation d'une personne
 aimée est accompli comme il était convenu. Allez
 donc, vous qui m'accompagnez, partons.

# LE ROL

» On ne s'en va pas ainsi, abandonnant celui avec
 » lequel ou s'est réconcilié.

# LA REINE.

» Scigneur, la cérémonie religieuse est compléte » ment achevée.

Et la reine se retire avec dignité.

Un instant après, Ourvaçi était la seconde épouse du roi.

La nymphe emmène Pouroûravas dans une forét qui couronne le mont Kélaça. Mais nu jour, dans un injuste mouvement de jalousie, elle le quitte et pénètre dans le bois de Koundra (1), le dien de la guerre,

<sup>(1)</sup> L'un des noms de Kartikêya.

ce bois où, selon le langage allégorique du poète, nulle femme ne peut pénétrer. Par une métamorphose qu'Ovide eût aimé à chanter, elle y est changée en liane.

Le roi, l'esprit égaré, erre dans les bois; il demande en chantant et en pleurant sa femme au mage qui se répand en eau; à l'éclair qui illumine d'une fugitive lueur les sombres profondeurs de la forêt; au paon, qui, développant son plumage, le fait penser à la chevelure entremélée de fleurs de la nymphe; au kokila qui chante sur la branche du jambou; au cygne qui recueille les filaments du lotus; au tchakraváka (1), ce modèle de la fidélité conjugale parmi les ofseanx, qui lui aussi s'inquiète quand sa bien-aimée se dérobe à sa vue sous les feuilles du némphar; à l'abeille qui aspire le suc enivrant des fleurs ; à l'éléphant qui suce le jus parfumé d'un rameau d'arbre à encens que lui tend la trompe de sa compagne; au daim qui attend sa gazelle dont la marche est retardée par le faon qu'elle tient suspendu à sa mamelle.

Dans la fente d'un rocher, Pouroùravas voit miroiter au soleil une pierre précieuse d'un rouge éclatant; il la prend d'abord, il la rejette ensuite, car il ne peut en parer le front d'Ourvagt.

Alors une voix majestucuse se fait entendre, et lui ordonne de relever ce joynu dont la vertu talis-

<sup>(1)</sup> Oie rouge.

manique amène la réunion de ceux qui sont séparés. Il le recueille avidement et le salue avec transport :

«Tu es le bien-venu, joyau de la rénniou! Si tu dois » me rénuir à la belle nymphe qui m'a abandonné, a alors je ferai de toi l'ornement de ma couronne, » comme Civa fait le sien du croissant de la lune

\* nouvelle (1). \*

En s'avançant, il découvre une liane, et il se sent irrésistiblement attiré vers elle. Pourquoi est-il si ému en la contemplant? Est-ce parce que cette frele plante, monillée par la pluie, déponillée de ses fleurs, et par suite de la compagnie des abeilles, lui rappelle Ourvaci en larmes? Il s'approche, l'enlace dans ses bras, ferme les yenx comme pour mieux se figurer qu'il est auprès de sa compagne elle-même.... et s'évanouit, car la femme a remplacé la liane.

C'était Ourvaçi elle-même.

Enivrés de bonheur, les deux époux se racontent les doulenrs de leur séparation, et le roi pose sur le front de la nymphe le bienheureux joyau de la rémnion.

Ton visage, lui dit-il, où se reflète l'éclat de la
 pierre préciense posée sur ton front, a la splendeur
 du lotus rougi par le soleil levant.

<sup>(1)</sup> Acte quatrième.

### OURVACI.

» Prince aux douces paroles; un long temps s'est » écoulé depuis que nons avons quitté la ville de

» Pratichthâna. Vos sujets innumurent peut-étre, » venez, partons! »

Le jeune couple se dispose au départ.

### OURVAÇI.

. « Mais comment le grand roi vent-il s'en aller?

### LE ROL

 Avec un mage, changé en char céleste pour notre gai voyage, brillant des conleurs fraiches de l'arc-en-ciel, ayant pour étendard les jeux des éclairs, conduis-moi à ma demeure!

Plusieurs années se sont écoulées. Pouroûravas et Ourvaçi vivent heureux sur le trône.

Un vantour enlève le joyau de la réunion, et s'envole liors de l'atteinte des traits dont le roi désespéré se disposait à le frapper. Cependant l'oiseau tombe, percé d'une flèche que l'on apporte à Pouronravas, et sur laquelle est gravée l'inscription suivante:

Gette flèche est celle du jeune archer Ayons, fils
de Pouroûravas, né d'Ourvaçi, le destructeur des
ennemis (1).

<sup>(1)</sup> Acte cinquième.

Que veut dire ce mystère? Le roi ne savait pas qu'Ourvaçi lui ent donné un fils.

Un chambellan entre :

- « Victoire! victoire au roi!
- » Voici une femme ascète de la famille de Bhrigon,
- » qui a amené un jeune homme de l'ermitage de
- » Tchyavana et désire voir le roi. »

Le monarque ordonne que l'on fasse entrer les anachorètes, et le chambellan les introduit.

- « C'est bien là, dit le confident du roi, le jenne
- « Kchattriya dont la flèche, qui porte son nom, a
- · frappé le vautour pris pour but; il vous imite de
- » beaucoup de manières.

### LE ROL

- » Oui, c'est cela. Ma vue se couvre de larmes en » s'arrétant sur lui, mon cœur est plein de tendresse
- » et mon esprit se calme. Je désire l'embrasser lon-
- » guement avec amour entre mes bras frémissants,
- » laissant de côté la gravité que m'impose mon
- » rang. »

Aussi bien à la figure qu'au courage de l'adolescent, il avait reconnu les traits de sa race.

Il salue avec vénération la femme ascète qui lui apprend que cet enfant avait été, en venant au monde, déposé entre ses mains par la reine Ourvaçt. Pourquoi? elle l'ignore. Aujourd'hui le jeune Kchattriya a violé la règle de l'ermitage en frappant inhumainement un vautour, et le bienheureux Tchyavana l'a chargée de le ramener à sa mère.

Ourvaci, que le roi a fait avertir par un chambellan de ce qui se passait, voit en entrant un jeune homme dont son mari caresse la chevelure, et ses pleurs témoignent qu'elle a recomu son fils.

Mais bientôt ses larmes de joie se changent en larmes de douleur. Le roi a prononcé le nom d'Indra, et l'Apsara se souvient!

Pourouravas a vu le fils qu'elle lui avait donné. La femme a rempli sa tâche, et les dieux attendent la nymphe. Est-ce la fin de l'exil, ou le commencement?

• Tel était le motif mystérieux auquel elle avait sacrifié les joies de la maternité. Pourouravas comprenait tout, et se sentait défaillir.

« Étrange contradiction de la destinée!» dit-il en revenant à lui; « quand je suis rempli de joie en obtenant un fils, je suis menacé d'être soudainement » séparé de toi. Ainsi l'arbre brûlé par la chaleur, et « qui vient à peine d'être rafraichi par la pluie des » premiers nuages, tombe frappé par le feu de » l'éclair!»

Dégoûté de la vic, il allait remettre à son fils le pouvoir suprême et se retirer au fond des bois, quand arriva, éblouissant de lumière, le sage Nărada.

Il salua le roi, et à l'hommage d'Ourvaçi, il répondit : « Que l'époux et l'épouse ne soient jamais sé-» parés! »

Et le roi, se penchant vers sa femme, lui dit : « Puisse-t-il en ètre ainsi! »

Nårada mande au roi son message. Les dieux l'ont euvoyé vers hii pour l'empécher de déposer l'armure du Kchattriya. Ils ont encore besoin de son bras. A lui, à leur défenseur, ils donnent Ourvaçi. Tant qu'il vivra, elle partagera sa glorieuse existeuce. La nymphe était le digue prix de l'héroïsme.

Dans cette œuvre, Kâlidàsa soulève un coin de ce voile qui dérobait aux regards du peuple ces luttes intestines du gyuécée, luttes où le caractère de l'homme perdait tonjours de sa dignité.

Mais l'attitude de la reine Ausinari atténue ce que ces luttes de barem offrent de choquant aux mœurs européennes. Vivement et justement froissée dans sa double fierté de femme et de reine, elle proteste d'abord contre la pénible situation que lui crée le caprice de son époux; mais bientôt son ressentiment se calme; et quand on la voit, au nom de la religiou, se sacrifier à une rivale pour le bonheur de celui qui la trahit, on est ému de sa tristesse, de sa résignation, et l'on admire la dignité de sa retraite.

Ourvâci, qui participe de la nymphe et de la femme, a la grâce vaporeuse de la première et le

34.

ceur aimant de la seconde. Insaisissable comme le rayon de soleit, elle se matérialise néanmoins en posant le pied sur terre, et nous intéresse de la même manière qu'une créature humaine. Par l'introduction de ce caractère, l'œuvre de Kalidasa, aérienne et parfunée comme une brise de printemps, unit à l'éclat d'une légende orientale le charme réveur d'une ballade du Nord.

Ce fut un épisode du Mahábháratu, qu'ailleurs (1) nons avons raconté, qui inspira à Kálidása la plus délicieuse de ses créations, cette Sacountala dont Gœthe devait dire en beaux vers que nous traduisous en vile prose:

« Veux-tu renfermer en nu seul mot les fleurs du » printemps, les fruits de l'autonme, ce qui charme » et transporte, ce qui rassasie et sontient, le ciel, » la terre : je te nomme Saconntalà, et ainsi tout est » dit (2). »

De même que l'épisode du Mahabharata, le drame de Kûlidûsa s'ouvre par une chasse royale.

Debout sur son char, l'arc à la main, Douchmanta,

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, Ire partie, chap. II.

<sup>(2)</sup> Willst du die Blüthe des frühen, die Früchte des späteren Jahres, Willst dn was reitzt und entzückt, willst dn was sättigt und nährt, Willst du den Himmel, die Erde, mit einem Namen begreifen: Neun ich Sakontala dir, und so ist alles gesagt.

roi d'Hastinapoura, poursuit l'antilope. Il a ordonné à son cocher de làcher les rénes des chevaux, et s'enivre de se sentir rapidement entrainer par les fongueux coursiers vers la gazelle pantelante de terreur que su flèche va atteindre.

Mais une voix suppliante se fait entendre :

O roi! cette tendre gazelle appartient à notre
 ermitage; elle ne doit point être tuée, elle ne doit
 point être tuée (1).

Deux unachorétes paraissent. A leur aspect, Douchmanta abaisse son arc, fait arrêter ses chevaux, et les brahmanes reconnaissants hi montrent dans le lointain, sur les bords riants du Mâliui, l'ermitage de leur maître Canwa. Le grund monni en est absent; mais il a chargé sa fille Saconntalà d'y recevoir avec homnen les étrangers.

Pendant que les anachorètes continuent à couper du hois, le roi se dirige vers l'ermitage.

A la vue des bocages sacrés, il descend-de son char, et remet à son cocher les ornements royaux, que, dans le lieu de la pénitence, il rougirait de porter.

Au moment de pénétrer dans l'ermitage, il éprouve

Est-il besoin de faire remarquer la grâce et l'élégance d traduction?

La Reconnaissance de Sacountalâ, drame sanscrit et prácrit de Kalinasa, traduction de M. de Chézy; Paris, 1830, acte premier. Est-il besoin de faire remarquer la grâce et l'élégance de cette

un mouvement convulsif qui semble lui annoncer que dans cette calme retraite le Destin ne l'oubliera pas.

Soudain, d'un bosquet voisin s'élèvent des voix fratches et argentines, et le roi voit accourir trois jeunes filles qui répandent sur les arbustes en fleur l'eau de leurs mignons arrosoirs.

- « O spectacle enchanteur! » se dit-il.
- « Certes, dans nos fastueux gynécées nous cher-
- » cherions en vain des grâces comparables à celles » que recèle cet heureux ermitage : pourquoi donc
- » ne remplacerious-nous pas les plantes orgueilleuses
- » de nos parcs somptueux par ces modestes lianes de
- » la forêt qui les effacent par leurs couleurs et leurs » parfums ravissants? »

Il se cache dans un épais buisson et contemple les belles jardinières.

Alors paraissent sur la scène les trois jeunes filles :

- « Chère Sacountalà, disait l'une, on croirait en » vérité que ces jeunes arbustes, ornements de l'er-
- » mitage de notre père Canwa, te sont plus chers
- » que ta propre vie, à voir la fatigue que tu prends
- à remplir d'eau les bassins crensés à leurs pieds :
   toi dont la délicatesse égale celle de la mâlica (1)
- » toi dont la dencatesse egale cene de la manca (1 » nouvellement épanouie. »

Celle que l'on interpellait aiusi répondait :

« Que veux-tu? Ce n'est pas seulement pour faire

<sup>(1)</sup> Jasminum zambae.

» plaisir à notre bon père que je prends tous ces
» soins : je t'assure que je ressens pour ces jeunes
» plantes toute l'amitié d'une sour. »

La troisième jeune fille, s'adressant à Sacountalà, révélait par un mot d'une exquise sensibilité la bonté de son cœur et la grâce de son esprit :

- Mais, mou amie, les plantes que nous venons
   d'arroser sont sur le point de fleurir : arrosons
   donc aussi celles qui ont déjà donné leurs fleurs;
   nos soins n'en seront que plus généreux, et tout à
   fait exempts d'intérêt.
- Parfaitement dit, Priyamyada! » répondait Sacountalà, redoublant de sollicitude pour ses plantes chéries.

Douchmanta, admirant sa suave beauté et le charme de ses mouvements, se disait, étonné :

« Quoi! c'est la Sacountala, la fille de Canwa?»

Craignant que le buisson ne le dérobe pas snffisamment aux regards des jeunes anachorètes, il cherche un abri plus sûr derrière le mur de feuillage que forment de grauds arbres.

Un manguier semble de ses rameaux qu'agite le vent appeler à lui Sacountalà. Elle court à l'arbre, l'enlace, et Priyamvadà s'écrie:

Chère Sacountalà, oh! repose-toi, de grâce, quel ques instauts à son ombre.

SACOUNTALA.

Eh! pourquoi donc?

### PRIYAMVADA.

» C'est qu'en te voyant ainsi appnyée contre lui, » ce bel arbre, comme s'il était uni à une liane éké-» gante, en acquiert encore plus d'éclat. »

Une fille de la Grèce n'ent pas admiré avec un sentiment plus artistique la beauté sculpturale d'une attitude.

Ce que disait l'amie de Sacountalà, Douchmanta le pensait.

Les adolescentes, se livrant à leurs jeux champétres, continuaint leur joyeux babil, quand Anousoùyà, la jenne fille qui avait parlé la premiere, montrant à Sacountalà une liane dont les fleurs blanches exhalaient un délicieux parfum, lui dit avec une expression de doux reproche:

Chère Sacountalà, vois, tu oubliais cette charmante màdhavi (1), quoiqu'elle ait crù en même
temps que toi par les soins que notre père Canwa
se plait à vous donner à tontes deux.

\*

Mais Sacountalà proteste avec effusion contre l'indifférence qu'on lui impute.

- « Va! je m'oublierais plutôt moi-même. »
- Elle vole à l'arbuste, et, surprise, ravie, elle s'écrie:
- « Miracle! miracle! Priyamvadā, ah! que tu vas » étre heurcuse!

Gartnera racemosa.

### PRIYANVADA.

- » Comment cela, ma donce amie?
- SACOUNTALA.
- Vois! cette madhàvi est tonte couverte de fleurs
   depuis la racine jusqu'au sommet des rameaux les
   plus c'levés, quoique ce ne soit pas le temps de sa
   floraison.

Priyamvadă et Anousoûyâ accourent, et partageaut sa joie naïve, s'écrient :

« Dis-tn vrai, dis-tn vrai? »

C'est qu'en réalité Priyamvadă avait un motif trésparticulier pour se réjonir de ce gracienx incident, qui n'annonçait rien moins que le prochain et heurenx mariage de son amie.

Et pendant que Saconntalà, recevant de son air le plus dédaigneux l'officieux avis de sa compagne, cssayait de rendre bien terrible son doux regard; que Priyamvadà l'assurait que l'oracle dont elle n'avait été que l'interpréte émanait du respectable Canwa hi-même, Anousoûyà, semblant frappée subitement d'un jet de lumière, disait avec une aimable malice:

- « Oh! voilà qui m'explique le zèle que mettait » notre amie à arroser cette plante chérie!.....»
- « Méchante! » répondait, moitié groudeuse, moitié enjouée, la charmante fille de Canwa; « cette » plante est pour moi comme une sœur; pourquoi » chercherais-tu d'autres motifs à mes soius? »

Mais, tout en parlant ainsi, elle continuait d'arroser la fleur qui lui avait valu la prédiction qu'elle avait paru si mal accueillir.

Douchmanta, se disant alors que tonte union était impossible entre un Kchattriya et une fille des bralianes, souffrait déjà de voir s'anéantir le rève qu'il avait un moment caressé.... Et cependant, si Sacountalà devait lui rester étrangère, pourquoi se sentirait-il irrésistiblement attiré vers elle? S'il en croit ses pressentiments, nul obstacle ne doit le séparer de la jeune anachorète.

Un mouvement de terreur agite Sacountalà. Une abeille a quitté pour son visage le calice d'un jasmin, et la jeune fille supplie ses compagues d'éloigner d'elle cet insecte importun.

Mais toutes deux, souriant de son effroi, s'amusant de la lutte qui s'est engagée entre elle et l'abeille, lui répondent fort tranquillement:

« Eh! qu'y ponrrions-nous faire? Appelle Douch-» manta à ton secours : n'est-ce pas au roi à pro-» téger les habitants de cet ermitage? »

Le roi fait un mouvement....

« Ne craignez..... » commence-t-il, mais se ravisant:

« Non, se dit-il, on me reconnaitrait ainsi pour » être le roi; il vaut mieux que je me présente » sous l'aspect d'un voyageur demandant l'hospi-» talité. » Sacountalà, fuyant l'insecte, conrait dans le bosquet. Elle se retonrue, il l'a suivie!

« Comment! dit-elle, et il me poursuit encore! » Ah! de grâce, délivrez-moi de ses importunités.»

Le feuillage s'entr'ouvre.... Douchmanta parait.
« Comment donc!...., » s'écrie-t-il, jouant admirablement l'étonnement et l'indignation, « quel est
» l'insolent qui, sous le règue d'un des descen» dants de Pourou, de Douchmanta, cet ennemi dé» claré du vice, ose insulter les filles innocentes des
» pieux crunites? »

Surprises par la brusque irruption de l'étranger, les jennes filles se troublent. Mais Anousoùyà, montrant du doigt sa penrense amie, répond avec enjouement à celui qui se constituait si inopinément le défenseur d'une cause plus sérieuse:

 Seigneur, personne ici n'est coupable d'une
 action criminelle; seulement notre jeune amie se défendait coutre une abeille obstinée à la poursuivre.

Donchmanta, s'approchant avec respect de la fille de Cauwa qui, tonte confuse, n'osait lever les yeux:

« Jeune fille, lui dit-il, puisse votre vertu pro-» spérer!

# ANOUSOUYA.

» Allons, rendons promptement à notre hôte tous
 » les devoirs de l'hospitalité.

#### PRIYAMVADA.

- » Seigneur, soyez le bienvenu! Toi, chère Sa-
- » countală, va, sans perdre de temps, à l'ermitage
- » chercher des fruits dignes d'être offerts à notre
- » hôte; cette eau, en attendant, peut servir i ra-
- » fraichir ses pieds fatigués.

### DOUGHMANTA.

» Il n'en est pas besoin; le charme de vos paro-» les est pour moi la plus agréable offrande. »

Après cette courtoise réponse, les compagues de Saconutalu n'insistent pas; unais Anonsoùyà invite l'étranger à se reposer à l'ombre sur un siége de verdure; il y consent, et û sa prière ses trois hôtesses s'asseyent à ses côtés.

Le silence de Sacountalà contrastait avec l'aimable entrain de ses compagnes. La jeune anachorète se sentait troublée.

Douchmanta contemplait avec émotion ces trois jeunes filles, sœurs par l'amitié aussi bien que par la beauté.

« Charmantes filles, » leur disait-il avec le plus tendre intérêt, « combien cette douce intimité qui » règne entre vous s'accorde admirablement nvec » votre jeunesse et vos grâces! »

Priyamvadå, se penchant vers Anousonya, murmure à son oreille : « Ma chère, quel peut donc être-» cet étranger, qui, tant par ses traits profondément empreints d'une majesté calme, que par ses dis cours où règne la politesse la plus aimable, se
 montre digne d'occuper le plus haut rang?

» montre digne d'occuper le plus haut rang? »
Anousoûyà se charge de traduire le sentiment de

enriosité qui, non moins que ses compagnes, la préoccupait.

a Seignent! la donce familiarité qui règne dans
votre conversation m'enhardit à vons faire quelques
questions: pourrions-nons savoir de quelle noble
famille vons faites l'ornement; quelle contrée est
actuellement dans le denil à cause de votre ubsence, et quel motif, vons dont toutes les manières
unuoucent une délicatesse exquise, a pu vous déterminer à entreprendre un voyage pénible, pour
visiter cette forêt consacrée unx plus rudes austéritiés?

# SACOUNTALA à part.

Ne palpite pas ainsi, ó mon cœur! tontes ces
 pensées tumultneuses qui t'agitent avec tant de vio leuce, ma chère Anonsonyà les dirigera.

Donchmanta, cachant son origine, dit aux jeunes filles qu'étudiant en théologie et sujet de Douchmanta, il a reçu la mission de visiter les lieux consureix. Saconntalà écontait, et une vive rougeur afflunit à son visage. Ses compagnes remarquent une émotion à laquelle répond celle de l'étranger, et avec un piquant mélange d'ingénuité et d'espièglerie, disent à leur amie:

- 542
- « Eh bieu, chère Sacountalà, si notre bou père « Canwa était ici!.....

### SACOUNTALA.

» Achevez, qu'en serait-il?

# LES DEUX AMIES.

Oh! sans donte il ne croirait ponvoir honorer
 assez dignement nu pareil hôte, qu'en lui offrant ce
 qui lui est aussi cher que la vie!

Pendant que Saconutalà se controuçait de l'indiscrétion de ses amies, cellesci, à la prière de Douchmanta, racontaient à leur hôte sa naissance, et le roi frémissait de joie : Sacountalà, fille de la nymphe Ménakà, n'était que l'enfant d'adoption de Canwa, et dans ses veines coulait le sang des Kchattriyas.

Vainement Saconntalà menaçait du doigt la malicieuse Privamvadà, celle-ci provoquait même les questions que l'étranger osait à peine lui adresser.

- Eh! pourquoi tant délibérer, seigneur? » lui disait-elle. « Ne savez-vons pas que le premier devoir d'une anachorète est de faire vœu de soumis-» sion? »
- Et comme Douchmanta s'inquiétait de voir à jamais livrée aux austérités la délicate fille de Canwa, Priyamvadà l'assurait que l'intention de leur père était de rendre au monde par le mariage le précienx dépôt dont il avait la garde.

### SACOUNTALA.

- Anousoùyù! je n'y peux plus tenir!... il faut que
   je me retire.
- » Par quelle raison, ma chère amic? » lui demande Anousoûyà avec un candide étonnement.

### SACOUNTALA.

« Je vais instruire notre vénérable matrone Gau-» tami de tous ces propos indiscrets de Priyamvadà.»

Elle se lève vivement, et malgré le reproche que lui fait Anousoiv à de manquer aux plus simples notions de la bienséance ainsi qu'aux devoirs d'une anachorète en quittant capricieusement un hôte distingué, elle continue de s'éloigner.

Douchmanta avait fait quelques pas vers la fugitive; mais, confus de ce mouvement tout à fait involontaire, il demeurait inmobile.

Priyamvadà conrant à Sacountalà, la retient :

« Oh! tu as beau faire la fachée, tu ne partiras » pas. »

Sacountalà se retournant, essaye de foudroyer son amie d'un regard, et fronçant ses noirs soureils : « Qui peut m'en empécher, s'il vous plait? « demandetelle impérieusement.

#### PRIYAMVADA.

« Eh! ces deux arbustes que tu t'es engagée à » arroser pour moi ; ne faut-il pas que tu t'acquittes » de ta dette? Libre à toi de nous quitter ensuite. » Et elle la ramène de force. Mais le roi, émn de l'embarras de Sacouutalà, demande grâce pour elle à ses impitoyables amies. Ne voient-elles pas que la fatigue, la chalenr accablent la pauvre enfant? Qu'elles permettent à leur hôte d'acquitter la dette de leur amie.

Détachant de son doigt son anneau, il le présente à Priyamvadà. Les compagnes de Sacountalà lisent le nom qui y est gravé, et, troublées, se regardent.... C'est l'anneau du roi!

Donchmanta, s'apercevant trop tard de sa maladresse, leur dit négligemment que cet annean est un don du roi. Priyamvada, refusant d'accepter un objet dont l'anguste provenance double le prix, délie Sacountalà de sa promesse.

Vois, Sacountalà, dit Anonsoùyà, tn es libre,
 gràce à l'intervention de ce généreux étranger ou
 de ce noble prince pent-étre!... Ainsi, tu peux te
 retirer.

Mais Sacountalà restait.

a Oh! je le sens, pensuit-elle, voilà l'être auquel
je dois m'attacher pour la vie, s'il m'est permis de
disposer de moi.

## PRIYAMVADA.

» Eh bien, Sacountalà, tu n'es pas partie?

# » Ne m'as-tu pas remis ma dette? Je m'en irai » quand cela me fera plaisir. »

Un facheux incident interrompt une scène dont Donchmanta savourait tont le charme. La suite royale est à la recherche du souverain, et nombre de cavaliers s'élancent vers la demenre de Canwa. Un cléphant sauvage renverse tont ce qui lui fait obstacle. Hommes, fennnes, enfants, gazelles, tont fuit; et pendant que Donchmanta déplore en lui-même le malheur qu'il a involontairement causé, ses jennes hôtesses, s'excusant, à l'exception de Sacountalà, de leur prompt départ, volent à leur matrone Gantami.

Le roi s'était promis de faire camper sa suite non loin de l'ermitage.

Mais comment rentrer dans ce saint asile qui renferme tontes ses espérances? Le brahmane Madhavya, dont la verve bonffonne égaye le drame de ses spirituelles saillies, ne trouve rien de mienx à conseiller à son royal ami que la violence, [Qn'il pénètre dans l'ermilage, et que lui, le roi, réclame la sixième partie de la récolte du riz, dime parfaitement due d'ailleurs à Sa Majesté.

Non, ce n'est pas ainsi que Douchmanta vent rentrer dans la demeure de Sacountalà. Ce n'est pas cet impôt qu'il demande aux pieux anachorètes; il en est un plus daux, c'est celui des grâces que par leurs prières la Divinité répandra sur lui.

35

A peine le roi a-t-il prononcé ces généreuses paroles, qu'il en est récompensé. Les voix de deux ermites l'implorent. En l'absence de Canwa, les Râkchasas troublent les solitaires. Puisse le roi consentir à défendre les retraites sacrées!

Presque au même instant, la reine mêre, que Douchmanta vénérait profondément, réclamait par un message sa présence au pulais. Bientôt allait commencer le grand jeune qui accompagnait les sacrifices aux mânes des aucetres.

De deux devoirs également sacrés, le roi choisit celui qui le rapprochait de la fille de Ganwa.

Il envoya à sa mère le brahmane Mádhavya, et redoutant les indiscrétions de ce jenne fou à qui il avait confé son affection naissante pour Sacountalà, il le pria de considérer comme un roman purement imaginaire ce qu'il lui avait raconté. Madhavya l'assura qu'il ne doutait nullement que Sa Majesté n'eût voulu plaisanter.

Le roi entra dans l'ermitage en sauveur; il en sortit en époux.

Remettant à la jeune femme qu'il avait épousée selon le rite gandharvique l'auneau sur la pierre duquel était gravé son nom, il lui avait dit :

« Épelle chaque jour une des syllabes qui com-» posent mon nom, et, avant que tu aies fini, tu verras arriver un de mes officiers de confiance
 chargé de te conduire anprès de ton époux (1).

Après le départ de son mari, Sacountalà, prafondément affligée de cette séparation, s'isolait de ses compagnes chéries. Absorbée dans sa donleur, elle n'entendit pas le brahmane Dourvàsas lui demander l'hospitalité. Alors celui-ci la maudit dans le sentiment meure qui lui avait fait commettre une fante involontaire: Douchmanta devait oublier comme un réve son amour et ses serments.

La jeune femme n'entendit même pas cette impréccation; mais la voix irritée du vindicatif mouni fruppa d'épouvante les amies de Sacountalà. Anousoùyà courut se précipiter aux pieds de Dourvàsas, et celui-ci, à usoité apaisé, lui promit que l'effet de la malédiction qu'il avait lancée cessernit quand Douchmanta aurait jeté les yeux sur un oruement qui devait lui faire reconnaître Sacountalà. Les jennes filles furent rassurées : leur amie ne possédait-elle pas l'anueau royal? Cependant, tout en se promettant de ne point ajouter un chagrin de la nouvelle épouse par le récit de cet événement, elles déposérent aux pieds des dieux leurs offrandes de fleurs pour détourner d'elle, le malheur qui la menaçait.

Les délais fixés par le roi s'éconlaient sans que



C'est au sixième acte que Donchmanta rappelle ces paroles.
 35.

rien annonçat qu'il se sonvint de ses promesses, quand Canwa, revenant à l'ermitage, averti par sa prescience divine de ce qui s'y était passé, embrussa tendrement sa fille et résolut de l'envoyer à la cour de Douchmants.

La jenne reine va partir. Elle n'a pas, comme dans l'épisode du Mahàbharata, un enfant dans les bras; mais elle a en son œur l'espoir d'une prochaine maternité.

Les femmes vénérables de l'ermitage la complimentent et lui offrent des corbeilles de riz consacré. Elle reçoit avec respect leurs hommages. Les matrones se retirent; Gautami seule reste amprès de la jeune femme, qu'elle doit accompagner.

Alors s'avancent vers la reine les deux compagnes de son heureuse enfance. Elles lui attachent un aumlette qui éloignera d'elle le malheur, et la parent avec amour.

Les yeux de Sacountalà se monillent. Peut-être, hélas! est-ce la dernière fois qu'elle reçoit de ses sœurs d'indoption ces soins affectneux.....

« Ge n'est pas bien, chère amic, » Ini disent-elles, « ce n'est pas bien de pleurer dans un si beau » jour (1). »

<sup>1)</sup> Acte quatrième.

Mais, tout en parlant ainsi, elles fondaient ellesmèmes en larmes.

Au moment où Priyamvadà regrettait que les bois ne pussent fournir à la jenne reine que de rustiques ornements, un jeune brahmane paraissait. Sur son bras reposait un riche costume de cour.

« Voici, » dit-il, « une parure complète pour la » reine. Puisse le Ciel lui accorder de longs jours!»

C'est le don unptial des nymphes bocagères. Les jeunes brahmanes allaient recucilir dans la forèt les fleurs qui devaient composer le sent diadème que Ganwa pût déposer sur le front de la reine, quand un spectacle merveilleux frappa leurs regards. Aux branches d'un urbre flottait un voile de lin d'une éclatante blancheur. D'une plante raisselait une laque rouge destinée à teindre les pieds de la jeune épouse, et du feuillage s'avançaient de petites mains, fleurs vivantes qui répandaient sur le gazon une pluie de pierreries.

GAUTAMI.

a Les déesses, par cette faveur, ne déclarent-elles » pas que la fortune du roi est désormais attachée à » ta personne, et que tu vas pour toujours la fixer » dans son palais? »

Muis comment les compagnes de Saconntalà, ces rustiques enfants de la forêt, étrangères aux élégances des cités, pareront-elles leur amie de ces ornements? Rien de plus facile. Anousoùyà suit peindre; elle appliquera ses gouts artistiques à disposer élégamment sur les épaules de la reine ces blanches draperies, à répandre avec discernement sur son front, son con, ses bras et ses pieds, l'écrin des hamadryades.

Sacountalà, se levant, s'enveloppait de son voile quand parut Canwa. Il était triste du prochain départ de son enfant; mais, à travers ses pleurs, son œil brillait d'un enthousiasme prophétique. Il prévoyait pour la race royale un glorieux avenir.

Les auachorétes entrérent dans l'enceinte on étaient disposés les feux consacrés. Puissent ces feux protéger la reine! Tel était le vœu que formait le mouni pendant que Sacountalà décrivait un pradakchina autour des flammes parfumées.

C'est le moment de la séparation. Canwa appelle les deux jeunes brahmanes à qui il confie sa fille, et ceux-ci montrent à la reine le chemin d'Hastinapoura.

Cauwa, daus des paroles d'une ineffable donceur, interprétait les sentiments qui agitaient le cœur de la jenne femme, à laquelle il rendait en même temps un touchaut hommage:

- Divinités de cette forêt sacrée, que dérobe à nos
   regards l'écorce de ces arbres majestneux que vous
   avez choisis pour asile,
- Celle qui jamais n'a approché la coupe de ses
   lèvres brûlantes avant d'avoir arrosé d'une eau pure
   et vivifiante les rucines altérées de vos arbres favoris;

celle qui, par pure affection pour eux, aurait craint.
 de leur dérober la moindre fleur, malgré la passion
 bien naturelle d'une jenne fille pour cette innocente
 coquetterie; celle qui n'était complétement henreuse qu'aux premiers jours du printemps, où elle
 se plaisait à les voir briller de tont leur éclat;
 Sacountalà vons quitte aujourd'hui pour se rendre
 au palais de son époux; elle vous adresse ses
 adieny!

Mais du fond des bois quelle est cette voix qui s'élève pour saluer le départ de l'anachorète couronnée? Harmonieuse et mélancolique comme celle du coil, elle répond aux adieux de Sacountalà:

« Que son voyage soit heureux; que l'ombre « trajet un abri impénétrable aux rayons ardents du » soleil; qu'un doux zéphyr, rasant la surface limpide « des lacs tout converts des larges feuilles du lotus » azuré, leur dérobe pour elle une rosée rafraichis-» saute, et qu'il endorme ses fatigues à son souffle « caressaut; puissent ses pieds délicats ne fouler dans » sa marche paisible que la poussière veloutée des » fleurs l »

Ce sont les divinités champètres qui ont emprunté à l'hôte de leurs bois sa voix touchante, ses mélodieux accords pour moduler leurs vœux.

Là-bas, dans le lointain, un trône, les hommages d'un peuple, l'amour d'un époux, attendent Sacoun. talà. Mais ici, sur la terre de sa naissance, restent les compagnes de sa jeunesse, le vieillard qui l'appelait sa fille..... et elle ne pent partir!

### PRIYAMVADA.

« Hélas! tu n'es pas la senle à ressentir la douleur « d'un pareil abandon! vois dans quel état sont tons » les êtres qui t'entourent :

Le faou attristé laisse échapper de ses lèvres immobiles les brins de darbha (1) qu'il était en train de brouter; la femelle du paon, les ailes abattnes, a fait trêve à sa danse légère; ces jeunes arbastes laissent pendre vers la terre lenrs rameaux languissants, qui se dépouillent de leurs feuilles fétries.

Sacountalá, se souvenant alors de cette liane qu'elle appelait sa sœur, conrt à la màdhavi, l'enlace dans ses bras, cache sa téte dans les grappes de fleurs blanches et parfumées qui y serpentent, et appuie ses lèvres sur la tige de cet arbuste, qui uaguère lui avait annoncé le bonheur.

Liane chérie, entoure-moi de tes rameaux flexibles, semblables à des bras caressants! Que de longs jours, hélas! vont s'écouler avant qu'il me soit permis de te revoir! O mon père! regarde-la comme une autre moi-même!

<sup>(1)</sup> Dharba on cousa. Poa cynosuroides.

Phissent ses amies anssi protéger la plante qu'ahandonne Sacountalà!

Toutes deux lui répondent en plenrant : « Et nous, » infortunées ! qui s'intéressera à notre sort? »

La jenne reine supplie son père de la faire prévenir quand sa gazelle qui se traine languissamment sera devenue mère.

Elle va s'éloigner..... Qui donc la retient et se roule dans les plis de sa robe? Elle se retourne.....

C'est le petit faon qui, par sa naissance, ayant coûté la vie à sa mère, en avait trouvé une autre en Sacomutalà; c'est le petit faon qui dans la main de sa bienfaitrice brontait les graines de syàmaca (1), et dont elle étanchait le sang quand, les lèvres déchirées par le consa, il accourait à elle, son refuge habituel; pour qu'elle le pansât.

Sacountalà fond en larmes en embrassant le panvre petit animal, qu'elle confic à Canwa, le père de tous les habitants de l'ermitage. Non, jamais elle n'aura la force de s'éloigner!

Alors le mouni s'ussied avec elle, avec lenrs amis, sous un fignier sacré. Il dicte aux brahmanes qui accompagnent Saconntala les paroles qu'ils devront répéter au roi en son nom. Il donne à sa fil·le les plus sages conscils. Même offensée, que jamais elle ne s'irrite contre son époux; qu'elle soit une sœur

<sup>(1)</sup> Panicum frumentaceum.

pour les femmes du gynécée, et une mère pour ses sujets.

Maintenant, qu'elle donne à son père, à ses amis, le baiser du départ.

Sacountalà, se jetant dans les bras de Canwa, l'étreint avec force contre son ceur. Arrachée à celui qui tonjonrs l'a sonteane, comment, fleur séparée de sa tige, pourra-t-elle vivre sur la terre étrangère?

Canwa lui montre dans l'avenir une ineffable consolation. Quand, épouse et reine, elle sera mère, alors les baisers de son fils lui feront onblier les regrets de son père.

D'ailleurs tous les liens ne se brisent-ils pas? Ne vient-il pas un moment où l'homme se sépare même de son corps?

La reine se précipite aux pieds du monni, qui la bénit; puis, s'élançant vers ses amies:

« O mes bien-aimées! lenr dit-elle, serrez-moi » tontes deux dans vos bras. »

An milien de leurs baisers, les deux jeunes filles lui disaient :

« Chère Sacountalà, si par hasard le roi tardait un » peu à te reconnaître, montre-hui alors l'anneau sur » lequel est gravé son nom.

### SACOUNTALA.

Ah! tont mon cœur tremble à ce seul sonpçon
 que vous me témoignez.

#### TOUTES DEUX.

» Rassure-toi, chère amie, c'est que..... vois-» tu..... la véritable amitié s'effaronche d'un rien. »

L'un des compagnons de voyage de Sacountalà presse le moment du départ, et la reine, entourant encore son père de ses bras, lui demande quand elle reverra les ombrages sucrés qui l'ont vue naitre.

Le solitaire lui répond que dans de longues années, quand le fils qu'elle anra donné à son époux sera capable de manier les rènes du gouvernement, alors elle reviendra avec son époux dans cette forét, et y terminera dans la contemplation la vie qu'elle y a commencée.

Quelques moments après, le solitaire, calme ainsi que l'homme qui a rempli un grand devoir, ramenait à l'ermitage deux jennes filles qui pleuraient leur sœur.

Là se termine l'idyfle. Ici commence le drame.

L'effet de la malédiction de Dourvàsas ne se fait pas attendre.

Sacountalà et les anachorètes qui la guident sont devant le roi.

Dans une scène non moins pathétique, mais non aussi majestuense que celle que nous avons citée en esquissant l'épisode primitif du Mahábhárata, Sacountalà, méconnue, traitée en aventurière, reponsée par son époux. Sacountalà, se sousenant des paroles mystérieuses de ses amies, se dispose à montrer l'anneau royal au parjure.... Cet anneau, ce seul témoin de son mariage, elle l'a perdu!

Mais peut-être, par un autre sonvenir, tout immatériel, rappellera-t-elle au roi les premières heures de leur hymen:

Ressonviens-toi qu'un jour, sons un berceau
 formé des branches flexibles du vétasa (1), tu
 recueillis dans le creux de ta main une eau limpide
 que contenait le calice d'un brillant lotus.

# DOUGHMANTA.

» Bien, bien! après?

# SACOUNTALA.

\* Dans cet instant, mon enfant d'adoption, mon petit faon favori, était auprès de nous : \* Bois le premier, \* lui dis-tu avec doncent en lui présentant la main; mais lui, pen habitué encore à ta vue, n'osa pas s'incliner pour boire, tandis qu'il le fit sans hésiter quand je lui offris la mienne; sur quoi tu t'écrias en souriant : Il est bien vrai qu'on n'a de confiance que dans les siens, et tous deux vons êtes habitants des memes bois (2). \*

<sup>(1)</sup> Calamus rotung.

<sup>(2)</sup> Acte cinquième.

Donchmanta, regardant son récit comme nne agréable fiction, demeure impassible. Il se rit de sa colère et n'est point ému de ses larmes.

Saconntalà n'a point ici cette énergique et hére contenance qui dans l'épisode primitif la rend si imposante, et atténue ce que su situation a d'étrange. Également repoussée par son époux et par les mandataires de son père, il lui fant, d'après l'ordre de ceux-ci, rester auprès de l'homme qui la méprise. N'est-il point son mari?

Un brahmane, ému de pitié, allait la recueillir chez lui en attendant que ce mystére s'éclairett, quand une femme l'enleva dans ses bras et l'emporta à travers les airs. C'était sa mère, l'Apsara Ménakà.

Et le roi, dont ce dernier incident redoublait l'étonnement, se disait:

«J'ai bean faire tons mes efforts, je ue puis me • rappeler d'avoir pris ponr éponse la charmante fille • de Canwa, et cependant, mon cœur, par le tronble • qui l'agite, semble me dire qu'il en est ainsi. •

L'anneau royal que Saconntalà avait laissé glisser dans un étang consacré en y faisant ses abhitions, est trouvé par un pécheur dans le corps d'un poisson. On apporte au roi ce bijou.... et l'épous se souvient! Il se souvient, après qu'il a eu chassé Saconntala!

Il se souvient, après que pour lui elle est pent-être à

jamais perdue! Plus de bonheur maintenant, plus de repos! Adien même cette fête du printemps où les vierges, agitant les branches des urbres, offirent à Kânna les premières fleurs dont se pare la nature en sortant de son denil! Et la nymphe Misrakési, à laquelle Saconntalà a donné la mission d'épier les sentiments actuels de Douchmanta, tressaille de joie à la vue de cette morne tristesse où le chagrin du roi plonge Hastinapoura.

Elle voit Douchmauta lui-méme, pâle, amaigri, cherchaut partout le souvenir de sa femme, pénétrer sons un berceau de màdhavis où il attend un tableau esquissé par lui, peint par l'une de ses esclaves, et représentant sa première entrevue avec Sacountalà. Elle l'entend évoquer le pénible souvenir de cette scène où la pure et douce créature, reponssée par lui avec un dédain railleur, rejetée avec colère par ceux à qui son père l'avait confiée, arrêta sur lui pour la dernière fois ses yeux suppliants et chargés de pleurs. Jamais il n'oubliera ce regard! Ce souvenir le tue.

Misrakési voit entrer une esclave dans le cabinet de verdure où se tient le roi.

« Prince, lui dit cette femme, voici le portrait de » la reine. »

C'est elle, oui, c'est bien elle, et Douchmanta la revoit enfin!

« Ne dirait-on pas qu'elle me cherche de ses

regards, où se peint une affection si tendre?.... La
 voilà qui sourit; elle va parler!

Cependant le roi n'est pas entièrement satisfait de son ouvre. Que l'esclave lui apporte ses crayons. Celle-ci prie Mádhavya de sontenir le tableau en son absence; mais Douchmanta, avec un mouvement de jalouse tendresse, s'écrie:

 Nou, non! c'est moi qui me charge de ce soin. »
 Donchmanta a choisi le moment où Saconntală fuyait l'abeille qui la poursnivait. Mais que de détails manquent à cette scène!

Le royal artiste vondrait que dans le lointain on vit se dessiner l'un des pies de l'Himilaya, dont les glaces éternelles, se détachant de l'azur du ciel, reflètent les feux d'une intense lumière. Les telàmaras, ces yacks blancs du Thibet, parcourraient la montagne. — Au second plan, le Málini, parsemé de la montagne de sillonné de cygnes, serpenterait au milieu de la verdure. — Au premier plan, un arbre développerait son imposante végétation, et abriterait un couple de daims sons ses branches auxquelles sécheraient les vètements d'écorce des pénitents.

Le spirituel Madhavya trouve que le tableau serait infiniment plus pittoresque si quelques figures rébarbatives de vieux anachorètes faisaient ressortir la suave beauté des trois jurdinières.

Ce n'est pas seulement le paysage que l'époux de

Suconnta!\u00e4 vent retoucher. A la fille de Canwa manque un gracieux ornement : ces boucles d'creilles parfumées, ces grappes de siricha (1) qui de leurs honppes sovenses caressaient son teint délicat.

Sons l'influence magnétique du souvenir, Douchmanta prend le réve pour la réalité, le tablean pour la scène elle-ménic, et il se désespère quand on l'arrache à son illusion.

Une femme, officier du palais, Vétravati, hi remet un rapport de son ministre. Un de ses sujets étant mort sans enfants, la fortune de plusieurs millions qu'il a laissée revient à Sa Majesté.

La tristesse du roi augmente. Mourir sans enfants! Ne pas se survivre dans un héritier de son sang!

Et comme Douchmanta demande à Vétravati si ancune des épouses de cet homme ne lui avait donné l'espoir d'une prochaine postérité, elle lui répond que l'une d'entre elles va devenir mère. Alors il abandonne à l'enfant qui naîtra les trésors dont lu loi le rendait possesseur, et il mande à son peuple par l'intermédiaire de Vétravati qu'auprès de tous ses sujets il remplacera le parent qu'ils auront perdu.

Pendant que le peuple acclame au dehors la noble promesse du souverain, celui-ci se livre à d'amères eflexions. Lui aussi, il monrra saus enfants, et il a repoussé la femme qui déjà était mère..... Des larmes

<sup>(1)</sup> Acacia sirisa.

 brulantes inondent son noble visage.... Ainsi avec lui s'anéantira sa race; et avec elle l'espoir de ses ancetres! A cette pensee, il tombe saus connaissance.

La nymphe Misrakési n'avait rieu à apprendre de plus à Saconntalà. Elle s'élança dans les airs.

Mățali, le conducteur du char d'Indra, est venu arracher le roi à sa langueur en réclamant pour les dieux le seconrs de sou bras contre les Dânavas: Donchmanta a senti se réveiller ses goûts héroïques; par sa bravoure il a affermi la pnissance des principes bienfaisants de la nature.

Au commencement du dernier acte, nons le voyons descendre du Swarga dans le char d'Indra, contempler avec une religieuse émotion la grandeur de cet univers an sein duquel la terre ne lui semble qu'un atome, et s'arrêter enfin sur les sommets de l'Himâlaya.

C'est là que résident Kaçyapa et Aditi, le père et la mère des dieux et des hommes, et le roi veut déposer à leurs pieds son hommage.

Soudain il ressent le meme mouvement convulsif qu'il avait éprouvé en pénétrant pour la première fois dans l'ermitage de Canwa; et cependant il n'a plus rien à attendre du sort.....

Une voix de jeune fille vibre au loin.

« Eh bien, disait cette voix, ne te tiendras-tu donc

» pas tranquille?... Oh! comme il donne en tout des
 » preuves de son mauvais petit caractère! »

Surpris, Douchmanta se disait : « Certes, ce n'est » pas dans un semblable lieu que l'on pourrait s'at-

- » pas dans un semblable neu que i on pourrait s'at-» tendre à voir régner l'étourderie et la désobéis-
- » sance. Qui donc peut s'attirer de semblables re-
- » proches? Il faut que je m'en éclaircisse. »

Il regarde, et aperçoit un jeune enfant qui, ayant arraché un lionceau à la manelle de sa mère, l'entrainait impitoyablement, mulgré les efforts de deux jeunes filles qui tentaient de lui faire làcher prise.

Allons, petit lionceau, » disait l'énfant en souriant, « ouvre ta gueule bien grande que je compte » tes dents. »

Douchmanta se sentait attiré vers cet enfant.....

Il n'avait point de fils!

Une des jeunes femmes promet au petit entété un beau joujou s'il consent à rendre la liberté an lionceau; mais l'enfant voulant d'abord tenir ce qu'on lui promet, elle va lui chercher un oiseau, un saconnta, en terre cuite richement colorée.

### L'ENFANT.

- «Eh bien! moi, en attendant, je vais tonjours » m'amuser avec le petit lion. »
  - Douchmanta le contemplait avec amour :
  - « Que cette mutinerie m'enchante!

Et un soupir s'échappe de son cœur oppressé.

« Oh! » poursuit-il, « mille fois heureux les pères, « lorsque, en soulevant dans leurs bras un enfant » cheri qui brule de se réfugier dans leur giron, et » tout converts de la poussière de ses petits pieds, ils » contemplent, à travers son gracieux sourire qui hui » nait an hasard, la blancheur éblonissante de ses » deuts pures comme les fleurs, et prétent une oreille » complaisante a son petit babil, composé de mots ir » demi formés! »

A la prière d'une des jeunes filles, Douchmanta essaye de détourner l'enfant du jen imprudent auquel il se livre. Ce dernier, qui a résisté aux ordres, aux prières de ses secondes meres, obéit à la simple parole de l'étranger, et le roi, en le touchant, frémit de joie.....

La jenne fille s'étonnait de la ressemblance qui existait entre le petit garçon et l'étranger. Par elle, Douchmanta apprenait que cet enfant, issu ainsi que lui de la race de Pourou, avait pour mère la fille d'une Apsara, et qu'il avait vu le jour daus cette forêt qui entourait l'ermitage de Kaçyapa.

Mais quand le roi, énu d'un vague espoir, demanda à son interlocutrice quel était le père de cet héroïque enfant, elle lui répondit avec sévérité :

« Ce scrait souiller mes lèvres que de pronoucer le » nom du cruel qui n'a pas craint d'abandonner in-» dignement sa vertueuse épouse! »

Ce trait frappa an cœur l'époux de Sacountalà.

36.

L'autre jeune femme revenait, et montrant à l'enfant l'oiseau qu'elle lui avait promis, lui faisait remarquer la beauté de ce saconuta : « Sacounta-lava-» nyam, » disnitellé eu prácrit.

Et l'enfant, regardant autour de lui avec avidité, s'écrie :

« Sacountală!... où donc est ma mère? »

Pendant que les deux femmes raient de cette miprise, Douchmanta, ivre d'espoir, attendait que de nouveaux indices l'éclairassent plus complétement, encore. Ce nom de Sacountalà ne pouvait-il être porté par plusieurs femmes?... Ah! combien cependant il souffrirait s'il lui fallait renoncer à l'illusion qui le séduit!

L'enfant laisse échapper son amulette; le roi se baisse pour le ramasser.....

Arrêtez! arrêtez!...» Ini crient les denx femmes. Mais déjà, à lenr grand étounement, l'étranger tenait l'amulette.

Quand Douchmanta leur demande le motif de leur défense, elles lui avouent qu'une métamorphise effrayante devait punir, hormis le père de l'enfant, le téméraire qui eut osé, souiller de son contact l'objet sacré que l'étranger avait relevé impunément.

Pendant que le roi suisissant, son fils dans ses bras lui donnait son premier baiser, les deux femmes comraient prévenir Sacountalà de ce qui venait de se passer.

### L'ENFANT.

« Laisse-moi, laisse-moi, je veux aller trouver ma mère.

#### DOUGHMANTA.

» Mon fils, nons irons ensemble; cela la rendra » bien plus henreuse.»

L'enfant, avec une de ces brusques reparties qui, sur les lèvres de ces petites créatures auxquelles on n'a pas encore appris à dissimuler leurs impressions, ont une grâce si piquinte, répondait :

«Que dis-tu? c'est Douchmanta qui est mon père : » tu ne l'es pas, toi. »

Douchmanta souriait. « Ce délicieux déni mênte » achève de me confirmer dans mon espair. »

Une feuune converte de tristes vêtements de deail s'avançait lentement. Ses traits, d'une admirable pureté, étaient flétris par le chagrin; ses cheveux, tordus négligemment en une seule tresse comme ceux d'une venve. Douchmanta avait reconnu la joyensejeune fille qui, vêtue du vêtement d'écorce, courait an milien des fleurs dans l'ermitage de Canwa; la femme qui, belle toujours dans sa parure de reine, était venue lui offrir ce trésor de chastes espérances et d'ineffables joies qu'il avait brutalement éloigné de lui.....!

«Est-ce donc là Sacountalà?» se disait-il, le cœur déchiré par le remords, mais brûlant de tendresse, Elle le regarda, elle vit son repentir..... L'enfant conrait à elle.

« Ma mère, » disuit-il, « cet étranger me com-» mande comme si j'étais son fils! »

Le coupable s'approchait d'elle; il implorait son pardon, il lui redemandait son amour, et elle, le saluant en son ame de ce titre qui ne se donnait qu'à un époux, se disait : « Oui, c'est bien la le fils de » mon seigneur. »

Elle essaya de lui parler : «Puisse la victoire....» muruura-t-elle, et ses pleurs achevèrent ce qu'elle voulait dire.

#### DOUCHMANTA.

- \* « Va, clière Sacounta'à!
- Quoique mon nom se soit égaré dans ce flot de
   tes larmes, ton vœu est parfaitement accompli....
- Oui! j'augure de ma victoire, et par ce front pudique dépouillé d'ornements, et par cette pâleur
   qui a remplacé l'incarnat de ta bouche divine.

Étonné, l'enfant interrogeait Sacountalà :

« Ma mère, quel est donc cet étranger? »

Et la jeune femme, n'osant pas croire encore au retour du bonlieur, lui répondait avec tristesse :

« Panvre enfant! demande-le an Destin. »

C'en était trop. Le roi, le cœur brisé de ce donte qu'il n'avait paru que trop mériter, se précipite aux pieds de l'épouse outragée, et reçoit le plus tendre pardon que jamais lèvres de femme aient laissé échapper. Pourquoi, comment lui avait-il rendu son amour? Elle voulait tout savoir. Mais Donchmanta, trop ému eucore pour réveiller impunément de si douloureux souvenirs, la pria d'attendre que sa blessure ne saignat plus.

Pendant qu'il essuyait la dernière larme de Sacountala, elle vit au doigt du roi le fatul anneau; son époux voulait le lui rendre, mais elle s'y opposa: entre ses mains, il avnit été un instrument de malheur.

Matali interrompit cette scène. Il venait prévenir le roi que Kaçyapa désirait le voir.

Redoutant de paraître devant le grand Richi, Douchmanta pria Sacountală de marcher devant lui, leur enfant dans ses bras.

Alors, comme dans une apothéose, la scène se transforme. Les grands ancêtres de la race divine et de la race humaine, Kaçyapa et Aditi, sont placés sur un trône.

L'illustre solitaire présente à sa femme l'héroïque défeuseur des dieux, et tous deux convrent les jeunes époux de leurs bénédictions.

Kaçyapa, dissipant les remords de Douchmanta, dit à Sacountala que son époux n'était pas compable. La malédiction qu'elle avait encourue avait troublé l'esprit de celui qui, redevenu maître de lui-même, l'avait adorée et pleurée.

Après avoir envoyé à Canwa un messager pour

l'informer de la réunion de Sacountalà à son mari, Kacyapa engagea les jeunes époux à remonter dans le char d'Indra, et à rentrer dans leur royanme avec cet enfant, à qui il avait promis d'augustes destinées.

Si nous comparons la Sacountalà de l'antique légende du Mahàbhàrata à celle du drame de Kălidàsa, nons trouverous que ce type, l'uu des plus vrais, des plus touchants qu'ait créés la muse du Gange, a perdu de sa grandeur morale dans l'œuvre du contemporain de Vikramàditya.

Dans l'épisode primitif, Sacountalà unit à la grâce aimante et chaste de la vierge, la dignité de la femme, la majesté de la mère. Elle se relève sous le mépris qui l'écrase; au nom du devoir, elle flétrit la conduite du parjure qui la méconnaît. Quand elle se retive, c'est de son propre mouvement, et son dernier regard est, non voilé de pleurs, mais fulgurant de controux.

— La Sacountalà du draune, plus tendre, plus faible, par cela même plus touchante, n'a, malgré quelques éclairs d'indignation, que ses larmes pour la défendre.

Mais ce que l'épisode ne nous avait pas donné, ce sont ces scènes virginales que, de même que Douchmanta, nous croyons voir et entendre derrière un rideau de feuillage; ce sont ces types de jennes filles, Priyamvadà, Anousonyá, dont Kálidása, a entouré la figure de son héroïne. Quelle aimable malice, quelle spirituelle vivacité, quelle suavité sortout dans leur conversation! Comme elles aiment leur Sacountalà! Elles s'oublient elles-meines et semblent vivre de son ' souffle. L'amitié qui unit les vierges rencontra-t-elle jamais peintre plus délicat que Kálidása?

Ce qui fait de ce drame un des chefs-d'œuvre de l'esprit humain, c'est que, par un contraste fort rarc, cette pièce, produit et reflet d'un siècle de brillante civilisation, a su allier aux exquises élégances du langage des cours la peinture fraiche et riante d'une nature vierge et le langage vrai et passionné du cœur humain.

Arrètons-nous ici. Déjà aux sentiments purs encore dont le siècle de Vikramàditya nous offre l'élégante expression manque ce caractère de grandeur morale qu'imprime aux œuvres primitives de la littérature sanscrite l'idée suprème du devoir. Cette décadence ne fera que s'accroître, et un jour viendra où l'Inde aiuollie, corrompue par le culte de Krichna, subira encore l'influence énervante de l'Islam, et montrera à quel point de dégradation physique et morale pent tomber le peuple le mieux doué quand il a échangé le jong du devoir contre celui de la passion. Dans une pareille société que peut être la femme?

Et cependant telle n'était pas la moisson que devaient recneillir les descendants des Aryas.

Quand des hauteurs de l'Himidaya les Aryas virent se développer à leurs pieds les magnifiques contrées qu'ils allaient civiliser, avec quel enivrement ils durent s'y élancer! Ils étaient jennes, ils avaient foi en l'avenir, ils étaient libres et forts. De leurs lèvres frémissantes s'échappait vers cette nature qui leur souriait l'hymne de reconnaissance et d'adoration. Ils vivaient, ils se sentaient vivre, ils n'avaient pas encore appris à confondre leur individualité dans ce grand tout que déjà ils entrevovaient.

La femme, elle nussi, conservait sa personnalité devant les dieux et devant les hommes. Elle appelait par, le sacrifice les bieufuits du ciel sur la terre; elle mélait sa voix enthousiaste à ce chœur riant et majestueux qui chantuit les forces de la nature.

Compagne de l'homme, elle l'excitait à ces combats qui devaient amener le triomphe de la civilisation; elle le soutenait dans le sentier du bien, et l'y ramenait quand il s'en écartait.

Venve, elle survivait à celni qu'elle retrouvait dans les enfants qui en continuaient lu vie. Les Aryas eussent-ils prévu que pur le suicide la femme dut un jour sacrifier sur le bucher d'un époux une existence dont ils savouraient la possession? L'idée de l'aine universelle est saluée par les deruiers sages de la période védique, et dans leurs accents on croit eutendre un écho de la parole biblique. Mais au lien de symboliser en un Étre unique le graud moteur de l'univers, leurs descendants le disséminent dans la nature entière; et pour eux, Dieu, c'est le monde. C'est le pauthéisme, ce sera le fétichisme.

Alors le lut des Indiens de la seconde période est de conserver l'harmonie de ce Tout dans lequel ils s'anéantissent. L'homme, l'animal, la plante, la pierre, deviennent des rounges de cette machine miverselle on la transmigration des ames entraine une mutation perpétuelle.

Dans ce concert, un mot résume le râle de l'homme : le devoir. Et dans ce mot se confandent les obligations qu'impose la caste.

Grandeur et abaissement, telle est, nous l'avous vu, la part de la femme. On l'honore, car c'est d'elle que naitra l'enfant qui sauvera les mânes de ses ancétres et qui perpetuera la caste. On la tyrannise, car de sa mésalliauce on de sa corruptiou résulterait l'écronlement de la constitution brahmanique et la rupture du lien qui nuit les morts aux vivants, le passé an présent, le présent à l'avenir.

Enfant, on mandit sa naissance: par sa grâce et sa purcté, elle devient la joie et la bénédiction du foyer paternel. Femune, on la prive de devoirs religieux: elle s'en impose: Éponse, on la soumet en esclave à son mari : elle le conseille en amie. Veuve, on la place sous la dépendance de son fils : elle le gouverne.

Mais il est une prescription qu'elle a meme outrepassée. La loi lui avait ordonné de confondre sa vie dans celle de son époux; elle confondit sa mort daus la sienne.

Piété ardente, tendances spiritualistes et ascétiques, abnégation complète de soi-même, dévoucment illimité à la famille, besoin immense d'affection, tel était le caractère de la femme.

Mais alors l'homme auquel elle se sacrifiait était digne, le plus souvent, de représenter à ses yeux le Devoir.

Pourquoi les grands caractères, les actes sublimes qu'euregistrent les épopées ne sont-ils plus compris aujourd'hui du peuple qui naguère les fit éclore? Pourquoi le temps n'a-t-il pas mùri les fruits d'héroïque vertu que lui avaient légués les siècles? Ils eurent le sort de la foi qui en avait seué les graines; ils s'altérèrent avec elle. Là on est la vérité, la seulement est l'éternité.

C'est au christianisme qu'il appartient de vivifier, par sa séve généreuse, cette lettre morte des antiques traditions sauscrites; c'est au christianisme qu'il appartient de faire découvrir aux Indiens, dans leurs poëmes sacrés, les germes des vérités sublimes qu'il est venu féconder. Les tendances spiritualistes de leur race n'ont pas suffi à les préserver de l'attaque des passions; c'est l'inaction qui les a perdus, c'est la croyance à la fatalité qui les a courbés sons la main de ce Destin qui n'a d'autre puissance que celle que l'homme lui accorde. Que l'esprit pratique du christianisme les sauve; que sa liberté morale les relève! Il ne suffit pas de regarder le ciel, il funt en même temps marcher sur la terre qui en est la route. Que ces hommes saisissent ce flambeau dont leurs ancêtres avaient entrevu de vives hueurs; non-seulement il les guidera vers le ciel, mais il en éclairera le chemin.

Ge grand œuvre est réservé à la puissante nation entre les mains de laquelle reposeut aujourd'hui les . destinées de l'Iude. La régénération des vaincus estla sanction de la conquéte.

C'est par la femme que s'accomplira l'œnvre de salut, mais il faut la préparer à sa mission.

Déjù les Iudiens ont commencé à comprendre que la cause de la femine est celle de la civilisation, et il y a un an, la voix aimée d'un illustre professeur (1) annonçait qu'à Bombay et à Bénarès, les jeunes filles recevaient les enseignements moraux et intellectuels



M. Garcin de Tassy. Discours d'onverture du cours d'hindoustani à l'École impériale et spéciale des langues orientales vivantes, le 1<sup>er</sup> décembre 1862.

'qui seuls peuvent former des mères. Jusqu'à présent la femme n'a exercé qu'une action individuelle; désormais elle exèrcera une action sociale.

Alors l'Indien comprendra qu'à titre de créature humaine, l'hormange de sa compagne est dù à Gelui qui l'a douée d'une ame immortelle. Il ne sera plus pour elle la Divinité supréme, mais il essayera de se rendre digne d'en être le représentant ici-bas. Ce rôle est bean encore!

Avec un sentiment plus vif de sa dignité, l'éponse remplira mieux eucore les devoirs qu'elle aura librement acceptés. Et quand la mort la séparera de son mari, qu'elle ne hâte point par le suicide le moment de la réunion. Elle croit à l'éternité; qu'elle sache la comprendre : elle l'attendra.

# TABLE DES MATIÈRES

nnévice

m

## PREMIÈRE PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

LA FEMME DEVANT LA BELIGION.

Les Aryas. — Leur symbolisme. — Aditi, la nature personnifiée. — — La Terre. — Nirviti, la détie du unal : hymne du Yadjun-Véda, traduit de l'italien. — Les prières, éponies des dieux. — Indraui : hymne. — Les trois déesses du actrifier : Illa, Bhiratl, Saraswatt. — Culte : part de la feume. — La philosophie reilgieuxe et la feume : I aditoque entre Yajnavallya et Maitrèyi, extrait d'un Brolamana et traditi de l'anglois.

Manon. — Constitution brahmanique. — La Divinité dans les lois de Manuu. — Entre la rédaction de ce code et celle des graudes épopées, apparaît la triade. — Sarawati, Bhavairi, Lakhahir insiasme de Lakhahiri du sein des oudes (l'après la version anglaise du Vichnon Pouriana). — Déchéamer réligieuse de la fename dans les lois de Manon. — Contradiction entre la loi et les meurs. — Le Bouddhime. — Le Krichnatene. — Une l'égende du Bhâgarata Pouriana.

# CHAPITRE DEUXIÈME.

Les Aryas : Pourquoi leur besoin d'une postérité mâle. — Comparaisons inspirces par la jeune fille aux auteurs du Véda. — Sos ocenpations pastorales. — Étaient-re ses senles fonctions? — Mariage. — Choix d'un éponx i hynnne de Syavaswa aux Marouts. — Dot : hynnne de Çakchivàu. — Célébration du mariage : les nôces de Sonirvà.

Société brahmánique : urême désir de postérité mâle, mobile différent. — le nom al'une fruume. — Silence de Manon aur l'éducation de la jeune fille; les puémes épiques et les œuvres dramatiques sout plus explictes. — Types chaquants de jeunes filles dans les œuvres suscrites. — Dévouement filial : logà-mondrà. — Mariages. — Castes mèlèes. — Choix al'un époux d'amenue le partage de la fille du, Kchattriya : Swayambara de Drátquadi. Swayambara de Gopà, femme du Bondblas Sidhlärtha. — Rite des mauvais génies. — Rite des saints. — Rite del maint. — Rite des la contrait de Gopà de la contrait de la contr

# CHAPITRE TROISIÈME.

L'ÉPOUSE, LA MÊRE, LA VEUVE. - MORT DE L'ÉPOUSE.

Les Aryas : l'épouse. — Son influence : hymne au dieu du jeu. — Monogamie presque générale. — La mère. — La veuve : hymne 'au dieu de la mort.

Société Irabanatique : l'éponse dans le code de Manion. — Le législateur redoute son ascendair : épisode de Diri, dans le Bhá-garata-Pourfon. — Glorifaction de la fremme vertueure : un maxime de Manon, un passage du Harironnu et le discours de Sacountalia. — Polygumic. — Polygumic. — Polygumic. — Jalousie du graécée : épisode de Teleitrakétu. — La mére. — Manon Feralte. — Les poétes le comprennent admiraldement. — La veuve de Srigilat contiant son file au meuetrier de nou muri. — La veuve de Srigilat contiant son file au meuetrier de nou muri. — La veuve de srigilat contiant son file au meuetrier de nou muri activité de la veuve de Pripton. — Mort de l'éponse. — Devoire imposite au veur de Pripton. — Mort de l'éponse. — Devoire imposite au veur de Pripton. — Mort de l'éponse — Devoire imposite au veur de Pripton. — Mort de l'éponse — Devoire imposite au veur de Pripton. — Mort de l'éponse — Devoire imposite au veur de par Manon. — La mentations d'Adja sur la mort d'Indonnati.

#### SECONDE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

#### LA FEMME DANS LES TEMPS LÉCENDAIRES.

### CHAPITRE DEUXIÈME.

#### LA FEMME DANS LES TEMPS BÉROTQUES.

#### I. LE RAMAYANA.

Les épouses du roi Dacarutha : Kaiucolyà, Kekévi, Soumiria. — Stita, froma de Rilam. — La Daisen Manthaña. — La granda pónitrente Arasonyà. — La Balchaña Codripmahlià. — L'amachorète Cavari, — Une princesse de rare jame : Tràr. La périttente Swayamprahlai. — Les frommes de Lanki (Tancienne Ceykan) et la cour de Bavana. — La blonde Mandahdari, première épouse du noir souverini des Blakchañas. — Les nigrenses gardiennes de Sità. — Tridjatà. — Saramà. — La riente mère Nikashà. — Parallèle entre les héroines da Bankayana et celles de l'Iliade. — 1000.

# CHAPITRE TROISIÈME.

LA FEMME DANS LES TEMPS HÉROTQUES.

#### 11. LE MAHABHARATA.

Gàndhàri, la compagne du roi avengle. — Les deux femmes de Pàndou : Kounti et Madri. — Hidimba, l'enfant des forèts. — La femme et la fille du brahmane d'Ekatchakrà. — Dránpadi. 37

| fille du roi des Pantchaliens Soubhadra, sœur de Krichna      |
|---------------------------------------------------------------|
| Outtară, fille du roi de Matsya Les veuves des guerriers dans |
| le champ de la loi.                                           |

Légende des serpents. — Une race perdue et sauvée par la femme. — La résurrection de Pramadvarà.

Légende de Nala. — Damayanti. Son cortége de vierges. — La nourrice dans l'antiquité. Les parentes de Damayanti. Légeude de Sávitri. — Sávitri. — La mère de Satyaván.

# 

#### LA FEMME DANS LA COUR DU MALOUA.

Un redresseur de torts contemporain d'Auguste.

Rôle intellectuel et artistique des femmes. — Leur langage. — Les femmes officiers de palais.

Les héroïnes de Kâlidâsa. — La nymphe Ourvaçi et la reine Ausinarî. — Sacountalâ et ses amies. La Sacountalâ du Mahâbhârata et celle du drame de Kâlidâsa.

FIN DE LA TABLE.

VA1 1509767





